

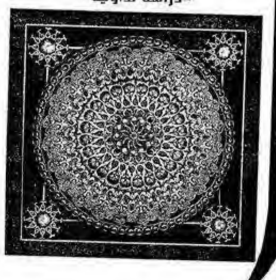
# في الحديث النبوي في الحديث النبوي دراسه نداوته-





المحكام فرالحديث النبوي

-دراسة تداوليّة-

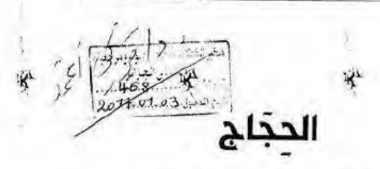


Series designation of the series

ألحجاج في الحديث النبوي

درامال ۲۵۶۵ مسمی

### د.آمال يوسف المغامسي



# فيُ الدّديث النّبويُ

دراسة تداولية

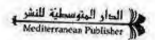
شاة الأثناد، في الأصل أطروحة ذكنورا عنوافها : (بلاغة الحِجاج الذّوي في الصَحيحة). أَيُّورُتُ بِالسَّادُ الدُكتورِ أَحمد الودرفي وناقشتُها عوم الصَحيحة). أَيُّورُتُ بإشراف الأستاذ الدكتور أحمد الودرفي وناقشتُها عوم 1437/3/13 هـ المُوافق لـ 24 /11/ 2015 م لحنةً تألّفتُ مِن الأسانذة :

- الأستاذ الدكتور أحمد الودري لمُقَرِّراً.
- الأستاذ الدكتور عبد الرحمان السلمي عضوا.
  - الأستاذ الدكتور عبد العزيز العقار عضوا.

وأسيدت إلى صاحبتها شهادة الدُكتورا بنقدير معمتاز مع مرتبة الشَّرف الأولى، وذلك بكليّة اللغة العربيّة - قسم البلاغة والنقد - حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميّة.

## بسم الله الرحمن الرحيم

الكتاب الحِجَاج في المحديث النَّبويُ الخِيابِ في المحديث النَّبويُ المؤلِّف المغاسسي المؤلِّف المغاسسي المثار المثار عماد المؤالي المعدد المعاري المتلف نجلاء العياري الترقيم الدولي للكتاب 0-54-864-9938



جميع الحقوق سنفوظة الطيعة الأول 2016 م – 1437 هـ

ا يعظر ذكر أو تصوير أو توجمه أو إهادة تنديد رصف التناب كانبار أو سجرًا. أو تسجيله عال أشرطة كالساء، أو إدخاله على العاسوب أو يومجته على إسطوانات الشغوطة الأسوانات عاطمة من التناش

#### الدار المتوسطية للنشر

العنوان: 5 شارع شيطرانة 2073 برج الوزير أيانة - المبهورية التونسية

الهانف: 000 000 10 100

المَاكِسُ : 633 630 70 216

اللوقع الإلكتروني www.mediterraneanpub.com

البريد الإلكتروني : medi sublishers@gnet tr

المايسيوك: مباح

r Mg

### اهـــداء

الى روحٍ تسكنُ روحي..

إلى نسمةٍ مباركةٍ غادرتني..

إلى لقاءٍ قريبٍ في حنانِ الحُلد بإذن الله. إليك أبي الحبيب رحمةُ الله عليك. W.

N.

#### شكر

الشّكر والتّقدير - بعد شكر الله تعالى - إلى ذي العلم الغزير، والرّأي النّاصح الرشيد، والفكر الثاقب السديد، من رعى هذا العمل منذ أن كان فكرة حتى بلغ تمامه، سعادة الأستاذ الدكتور أحمد الطّيب الودري.

ولأميّ الحبيبة وأخواتي وإخوتي وأبنائي رعاهم الله.





الحمد لله عظيم الشان، قوي الأركان شديد السلطان، حمدًا كثيرًا طبيًا كما بحبّ ربّنا ويرضى، والمثلاة والسلام على عبده ورسوله المصطفى، المنقد من الضلال، والهادي إلى سبيل الحق والهدى في التخوالسد والأفعال، من أدّب رب فأحسط في الديه، وأداد أسباب الفصاحة والسانة في على آله وصحبه وسلم. وبعد

فقد نول القرآن الكريم النباس كافّة، وخاطب العقل والوجدان في آنِ واحد، فأعطى العقل حظّه من الحكمة والعبوة والإقباع، وأعطى القلب حظّه من النشويق والترقيق والتنفير والتحذير والإمتاع، واقتفى الحديث النبوي الشريف أثر القرآن في ذلك، فالرسول وَ كان يخاطب عقولًا شباين في أتماط تفكيرها، وقدرتها على الفهم والاستيعاب، ويخاطب نفوسًا تتنوع أهواؤها، وتختلف مشارتها واستطاع مع ذلك التّفاذ إلى عواطف الناس وعقولهم وقلوتهم، والتمكين لدعوة الحقّ، وإقرار منهج الله في الأرض، موديًا مهمته البويّة في التبليغ.

#### يه أهمية الموضوع

يمثل الحديث الشريف بلا شك المنهج الأمثل في النواصل البشري المشر الذي استطاع الرسول على من حلاله أن يربي وبطهر، ويغيّر وينشر دعوة الحقّ برفقٍ ولين وسماحة ﴿وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانفَضُوا مِنْ خَوْلِكُ﴾ [آل عمران : 159]

وماكان ذلك ليكون لولا أنه يُؤْدُ أوتي بلاغة وفصاحة عالية، ودرجة رفيعة من للوهبة البلاغيّة واللغويّة، فضلا عن تأثره ببلاغة الفرآن الكريم، اللكي هيأه الله لتلقيه، ثم هيأه لإيصاله للناس وإفهامهم على نفاوت ما بنهم".

ومن جوانب هذه البلاغة اهتمامه في مجانب الحجاج والإقناع، فالحجاج وكيزة أساس في كل خطاب غائيّ مُوجّه، يعتمد مبدأ استمالة الآخر وترويض مشاعره وأفكاره للتأثير فيه، لا من حيث أفكاره نحسب، بل من حيث مواقفه، وما يترتّب عليها من سلوك واقعيّ ملموس<sup>68</sup>، وهو ما يتلاءم مع مهمة البلاغ والإبلاغ.

ة - ينظير - سن الإسال من البلاغية والقدورية في أنسباوت العينية الشيريف، وقتمينة العقيدة مجلوعية الأمانية. القاضرة الطبعية الأوليس 1903م من 22

وقد اهتمت البلاغة في الدرس الحديث بتقنيات الإقناع والتأثير، وأعادت الاعتبار إلى البعد الحجاجيّ في البلاغة، ومن هنا ظهرت مؤخرًا بعض الدراسات العلميّة التي اهتمت ببيان منهج المحاج وآلباته ومستوياته في القرآن الكرم، بيّد أنّ المديث الشريف لم ينل حظّه بعد من الدراسات المماثلة، وهو ما يجلى أهميّة هلّا الموضوع، والحاجة إلى مثل هذه الدّرأسة.

أسباب اختيار اليوضوع
 من أهم هذه الأسباب ما يلى:

- الرغبة في الونوف على أساليب الحماج وآلياته في الحديث النبوي الشريف، وبيان سا فيها
   من خصوصية وتفرّد، كوتما صادرة عن نبي كريم صلوات ربي وسلامه عليه لا يجاجج ليتصر
   ويُقجم، ولكن يجاحج ليقنع ويُفهم ويرحم.
- أن في دراسة الحجاج في الحديث الشريف ببالاً للمنهج النبوي في تمكين المفاهيم والعقائد، وبذر القيم والاخلاق، وتعديل الفكر والسلوك نما ينبغي تمثله في مواطن الدعوة إلى الله خاصة، وفي الاتصال البشرئ عاشة.
- أن البعد الحمداحيّ في بلاغة الحديث الشريف لم يحظّ بعدُ بالاهتمام الكابي في إطار المفهوم التداول للبلاغد
- أن الحماج أنسمى مطلبًا أساسًا في كل عمليّة انصاليّة تستدعى الإفهام والإقباع والتأثير، هما
   جمله بقدّ إلى كافة مناحي الحياة ; الاجتماعية، والنفافية، والسياسية... إفي.

#### المداف البحث

- إبراز أهمية الحجاج في البيان النبوئ، والكشف عن دوره في هذا البيان باعتبار أنَّ من وظائف البلاغة البصر بالحمَّة وإقناع السامع.
- الكشف عن تنيات الحجاج وأبعاده للحتلفة في الحديث النبوي، على مستوى الكلمة المتردة، والتركيب، والصورة استكمالًا لمكونات البلاغ اللغوي الحجاجئ حدولًا وتوزيقًا.
- التعرف على تماذج الحجاج المحتلفة في البيان النبوي : تموذج عقائدي إيماني، وآحر مرتبط بالعبادات، وآخر بالتشريعات والسلوك الاجتماعي بوجه عام ... إخ.
- التعرّف على للماني والموضوعات التي استخدم النبي الله فيها الحجاج، وأهمية كل ذلك في حياة للسلم الفرديّة والجماعيّة.

 إبراز الحديث النبوي باعتباره أغوذكا حجاجيًا راقيًا يحتذيه الدّعاة والمهتمون بعلوم الاتصال والإعلام، والساسة، والقادة في مختلف المحالات.

#### في المقصود بـ (بلاغة الحجاج)

لا تقف بلاغة المصاح عند حدود ضرب من ضروب الموار، أو عند هذا الأسلوب البلاغي أو لم الله عند المحت - في هذا المقافي الأسلوبية الفتية ذات الغاية التأفيكية، وإنما ترتكز بلاغة الحجاج عند البحث - في هذا المقام - على المظاهر الإفناعيّة في العبارة النبويّة، ضمن فهم تفاول المرسالة اللغويّة التي يوقهها مُرْسِلُ إلى مُرْسَلِ إليه لغاية إفناعه، من حلال أقوال تحرى بحرى الأعمال لدى المحاطب للدّمو إلى إنمازها والعمل بماء وذلك في إطار من البرهنة التي يقوم بما المحاجم بواسطة أدوات لغويّة متعدّدة.

إنَّ القارس اليوم لم يعد يكتفي بدراسة البلاغة الوصفيّة من خلال طرائق العاني، وأساليب القول، والعشور البيائيّة، والحسّنات البديعيّا، وضروب المحاز في إهمالٍ واضح للبلاغة الجماحيّة التي ذكرها البلاغتون العرب القدامي في أكثر من تعريف، منها :

- أنه وقبل خَالد بن صفوات: ما البلاغة ؟ قال : إصابة المعنى والقصَّدُ للحُجَّة إلله.
  - ومَّا أورد الحاحظ : وجماعُ البلاغة البصرُ بالحَّجَّة والمعرفة بمواضع الفرصة، أثا.

إِنَّ البلاغة الحجاجيَّة إذن في أن تكون بصيرًا بالحُجج، وقادرًا على الاحتجاج، أي على استخراج تلك الحُجج من مظالمًا، لتُقنِع بما الجاحد، وتحدي بما الطال، وهذا ما اضطلعت به البلاغة النبويَّة على أحسن وحه، لأنَّ الذي تَلِيُّ خاطب العقل والقلب، ودعا بالموعظة الحسنة، والرَّأِي الرشيد.

إِنَّ النصُّ القرآقِ عَيْ يَمَظَاهِرِ الحجاجِ، ففي القرآن حجاجِ للمشركين ومقارعة لهم بالبرهان إنباتًا وأنَّ الله واحد أحد. كما حاجُ الأنبياءُ أقوامهم بدءًا من نوح عليه السلام إلى سيَّدنا إبراهيم عليه

ا - العشم الفريد شبهات الدين أحمد بن محمد من عبد ربه الأنالسب وار الكتب العلمية. بيروت الطبعة الأولى 1404 م. ح 2 ص 277.

<sup>2 -</sup> النبان والتبنين أبو علمان عمروين بحر الماحظ فقيق مع يش جيدي الكتبة العصرية بنيوت سيما لبنان دخل 2006 ح1 ش 63

<sup>1-</sup> السابق ع 1 ص 19

السلام الذي تحى أباه وقومه عن عبادة الأصنام والكواكب وبيّن لهم ألهم على ضلال 10، وصولًا إلى عباتم الأنبياء محمد ﷺ. لذلك يجدر الاهتمام ببلاغة الحجاج لدى الأنبياء عليهم السلام بما تمنيه تلك البلاغة من قدرة على خنشد وسائل الإقناع بواسطة اللّغة، والتوجيه، والإنهام، ضمانًا لانتشار الدّعوة، وانتقالمًا من أرض إلى أرض، ومن عصر إلى آخر.

فما للفصود بالحجاج تحلفها ؟ يَضِع المفصود بالحجاج من حلالم إلى وسد علاقته الاصطلاحيّة بالبرهان، والجدال، والمناظرة :

#### • الحجاج / البرهان

أقام طه عبد الرحن في دراسته .في أصول الحوار وتحديد علم الكلام، الفرق بين الدليل الرهائي والذليل الحجاجي، باعتبار أن البرمان سبئ على مقدّمات يفيئية، تما يعني أنّه استنتاج بواسطة قواعد محدَّدة سلفًا (قول صناعي)، في حين أنّ الحجاج هو الاستنتاج من الأقوال، من غير إمكان الالتزام بذواعد مسيفة (قول طبيعي)، فالقول الصناعي يختص بالبرهان، بينما بحنص القول الطبيعي بالحجاج.

#### • الحجاج / الجدال

حناء في معجم والفروق، الفرق بين والحجاج، و والجدال، أنَّ للطلوب بالحجاج هو ظهور الحكة، وأنَّ الطلوب بالمدال الزّحوع عن المذهب. فالحجاج أوسع من الحدال، فكلُّ حدال حجاج وليس كلُّ حجاج حدالًا\*\*

#### ه الحجاج / المناظرة

يقول الراغب عن المناظرة هي : «للباحثة وللباراة في النظر، واستحضار كلّ ١٠ براه بمعرته، والنظر البحت، <sup>(4)</sup> فهي إذن مواجهة بين طرفين بشتركان في طسالة الواحدة بآراء متباينة حتى يُقتع كلامها الآخر <sup>20</sup>.

<sup>1 -</sup> يراجيع : الحجراج في خطابيات النبس إبراهيم عليت النسلام مسعدية لكسال مذكرة تنويل شيهادة الناجستين جامعية موليود معصري تبيني بور. كليبة الأراب والفعاد، الجزائر، بسبين تاييخ

<sup>2 -</sup> فسن أفسول اقتوار وقديم عليم الكالم عليه عرب الرحمس. للركس الثقافس الفرسي السار البيضياء " المسرب الطبعية العاملية 2010 م. 28

<sup>2 -</sup> معجب، القبيرة التعويلة القباوي لكشاب أيس هنائل العسب كري وجبرة! من كشاب السبيد تبور العيس البراشري. خفيسو مؤسسة النشس الاستلامي الطبعية الأراسي 412 اهب ص 158.

القبردان في غريب القول قراغب الأصفهاسي ضبطته وراجعته : محصد خليبل عيناسي دار الصرب في بيروت العارف الأوليس 1908 . من 500

<sup>5 -</sup> يَشْتُورُ خَبُرُونُا السَّاطُرَةِ عَبْدُ فَلَهُ عَبْدُ الرَّحِينِ فِي أَسُولُ اطْبُوارِ مِن 77 - 78 .

فالحجاج غير البرهان وغير الجدال وغير المناظرة، فلا هو مفهوم منطقيّ خالص، ولا هو مفهوم ذائي الطباعيّ خدال من التعليل، بل هو جماعٌ أدوات من الإقباع اللّغويّ، ملاك الأمر فيه ودراسة بحمل التقنيات البيائيّة الباعثة على إذعان السامع أو القارئ.".

#### \* الدراسات السابقة

الأدبية ، فإنما تظل في تقدير البحث بعيدة عن مقصده، لأن هذه الدراسة ترتكز أساسًا على بلاغة المحجاج في الحديث النبوي من زاوية الحرار البحث بعيدة عن مقصده، لأن هذه الدراسة ترتكز أساسًا على بلاغة المحجاج في الحديث النبوي، ولم يشمّ العثور على دراسة سابقة تناولت الحجاج لمدى الأنبياء إلا دراسة سعدية لكحل المحجاج في خطابات النبي إبراهيم، وهي مذكرة لنبل شهادة الماحستير في كلمة الآداب واللمعات بالجزئر، وقد صدّرت الباحثة دراستها بتعريفات مهشة للحجاج والجدل والمناظرة وروطها، تمهيدًا التناول مظاهر الحجاج في خطاب النبي إبراهيم، ولا سيّما في دعوته فوقه إلى ترك عبادة الأصنام والكواكب. وقد عولت الباحثة كثيرًا على دراسة عبد الله صولة، وطه عبد الرهن، واحتست في محها بترضيح العلاقة بين الحجاج والتواصل في الحطاب القرآن، وبيبان خصائص المحجاج في المحاب في الخطاب القرآن، وبيبان خصائص المحجاج في المحاب في الخطاب القرآن، وبيبان خصائص شيئا من البات المحجاج مثل الحجاج بالاستدراج، والمناظرة، والتعثيل. وهذه الدراسة تفترب من موضوع البحث من حيث عنايتها بالمحاج في خطاب قرآني على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام، وتفترق عنه من حيث من حيث عنايتها بالمحاج في خطاب قرآني على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام، وتفترق عنه من حيث من حيث عنايتها بالمحاج في خطاب قرآني على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام، وتفترق عنه من حيث من ديث من أنباء الله عليهم السلام، وتفترق عنه من حيث من من عد من حيث عنايتها بالمحاج في خطاب قرآني على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام، وتفترق عنه من حيث من البيات المدارة في عطاب قرآني على لسان سيدنا إبراهيم عليه السلام، وتفترق عنه السلام،

أنّة بالنسبة إلى دراسة الحجاج في حديث النبيّ محمد يَبَاقِ فقد وقف البحث على دراسة للباحث هشام فرّوم بعنوان : (تجليات الحجاج في الخطاب النبوي، دراسة في وسائل الإقاع، الأربعون النووية أغرد شا) وهي رسالة ماحستو، في تخصص الغوبّات ولسانبات للّغة العربية بحامعة الحاج لخضر بيانية بالجزائر، عام 2008 - 2009 م. تقع هذه الدراسة في منتين وإحدى وعضري صفحة لحن المؤمن المنوبية والخفاح المنوبية والمناولية والإقناع، أما في جانبها النظيفيّ فركّز الباحث على دور الأفعال اللغويّة في التأثير والاقاع، وعلى وسائل الإثارة والتأثير اللغويّة والملاغيّة والمنطقيّة.

وهذه الدراسة التقت مع موضوع البحث في وحوه، وافترقت عنه في وحوه، أما وجوه الالتقاء فأهمها بحال البحث (وهو الحديث الشريف)، واشتمالها على الجانبين : النظري

ة - المسيناح ضبي الفيران مبين شكال أمنهم غيسات سند الأستانينية عبدا أنه وبيوانة. واز الغاراسي ميدون " لينسال العضيفة الأولس 2001 - التاليب 2007م من 8

والتطبيقي، واهتمامها في الحالب التطبيقي بدور بعض الوسائل البلاغيّة في الحجاج. وافترقت عنها من حيث نطاق البحث، فنطاقها محدود في مدونة حديثيّة صغيرة هي الأربعوث النووية، في حين أن البحث نطاقه الصحيحان (البحاري ومسلم)، كما افترقت عنه في منهج البحث ومفردات محطنه إذ ركز هذا البحث أساسًا على الحجاج ضمن المبحث اللساني النداوليّ وليميّ الفلسفيّ. ومع ذلك أفاد البحث من حهد الباحث المبارك في هذه الدراسة، لكون الدراسة هي الأقرب إلى لبّ وتحاله.

وهناك دراسة أحرى في المحاج لعبد الجليل العشراوي عنواتها والححاج في الخطابة النبويّة و عرض فيها الباحث للححاج في صلته يمفهوم المدل عند أرسطو، وعند الفلاسفة المسلمين، مثل حازم القرطاحيّ، وكذلك من خلال بعض الفراسات الحديثة، وعرض أيضًا الإنجاهات الإقناع في البلاغة العربية عند الجاحظ، وابن وهب، والسكاكي، لكنه عندما بدأ يتناول الخطابة النبويّة وقع في تناول شبه مصموي للخطب النبوية من خلال عرض أمرز المسائل وللماني التي تضمنها دون عمليل حجاجيّ ظاهر، وعمومًا فإن البحث امتلف عن هذه الدراسة من حهة اهتمام، بالحديث النبويّ، وليس بالخطبة النبويّة، زيادة على أن منهجه اختلف عن منهج هذه الدراسة.

أما النراسات في باب الحماح في القرآن الكريم فأهمها دراسة الدكتور عبد الله صولة - رحمه الله - (الحجاج في القرآن الكريم من خلال أهم خصائصه الأسلوبية)، وهي رسالة دكتوراه مطبوعة طبعة ثانية صدرت عن دار الفاراي، منشورات كلية الأداب والفنون والإنسانيات بمنوبة بتونس عام 2007 م (في ستمائة وخمس وأربعين صفحة).

تاولت هذه الدراسة حجاجية القرآن الكرم من الناحية الأسلوبية في مستوياته الثلاثة : مستوى المعجم، ومستوى التركيب، ومستوى الصورة، بعد مهاد نظري تعرّص فيه الباحث رحمه الله الخجاج عند عدد من الطوائف، وهي رسالة رائدة في محال الحجاج في القرآن الكرم، تيرّت بعمقها، وغزارة أخلتها ونطبقاتها، لكنها مع أهمتها اختلفت في محال بخها عن دراستنا هذه التي تروم أن تكون متمّمة - إن شاء الله - يلهود عبد الله صولة الذي اهتم بالحجاج في القرآن الكرم، ليأتي اهتمامنا بالحجاج في الحديث النبوي مكشاد لما قام به مذا الباحث المتميز رحمه الله.

ومن الفراسات في حجاج القرآن كذلك دراسة الفكتورة زيب كردي المعنونة بـ : (بلاغة الاحتجاج العقلى في القرآن الكريم)، وهي رسالة ذكتوراه غير منشورة بجامعه الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، عام 2010 م، تقع في سبعمائة وإحدى وعشرين صفحة، بذلت فيها الباحثة جهدًا مبارُّكاء وركَّزت على الحالب التحليليّ وأولته جلّ الاهتمام. وهذه الرسالة على أهميتها استلفت أيضًا منهجًا ومجالًا عن هذا البسث.

ومن الدراسات كذلك دراسة في الحجاج الشعرى للباحث عماد معد عسن شعو، يعنوان (الحجاج في شعر أي العلاء العرب)، وهي رسالة علمية غير منشورة بكلية الآداب حامعة حلوان (2008 م). تناول فيها الباحيث موضوع الحجاج في شعر أي العلاج المربي، بحاولًا الكشف عن إمكانية وجود الحجاج في الشيخ.

ومنها دراسة في الححاج الخطائي للباحث أيمن خيس عبداللطيف إبراهيم، بعنوان : والحساج في الخطابة والرسائل في مصر زمن الحروب الصلبية) وهي رسالة ماجستير غير مطبوعة بكلية الآداب بجامعة الاسكندرية، عام 2011 م. قشمها الباحث أربعة فصول بعد تجهيد نظري، عالج فيها ححاجية الكلمة والتراكيب الأسلوبية، وأنواع الحجج في الرسائل زمن الحروب الصلبية، والطاقة الحجاجية للتشبيه والاستعارة والكنابة. والدراستان اشتركتا مع موضوع البحث في تنارلها للحجاج، وافترقنا عنه منهجًا وبحالًا.

#### أن منهج البحث

اتُسع البحث مهجًا يمت بصلة قوية إلى المنهوم الحجاجيّ للبلاغة العربية القديمة، وإلى النداوليّة بالمعنى الحديث، التي نتكوّن بدورها من عدّة نظريّات ومناهج، انتفى منها ما أعان على فهم أعمق للوظائف الحجاجيّة للغة، مثل: السيميائيّة، ونظرية الأعمال اللغويّة، ونظرية التلفظ، ونظرية التراصل، والبحوث المنحزة حول الحجاج<sup>14</sup>.

إذ البحوث والدراسات التي نشأت حديثًا حول الحجاج يمكن أن تشكّل منهجًا، رغم تنوع الأطروحات التي تكاد تجتمع على أنَّ الأمر في الحجاج معقود وعلى دراسة بحمل التقنيات البائية الباعثة على إدعان السامع أو القارئ أن الأمر في الحجاج عناية الدراسة على الحجاج باعتباره مرادقًا للحدل والمحادلة بما هي والقدرة على الخصام والحجّة قيه، وهي منازعة بالقول لإقناع الحصم برأيك أن ولا على الحجاج باعتباره قائمًا مشتركًا بين الجدل والخطابة كما عند أرسطو، وإنما العمرفت عنايتها إلى الحجاج بالمعنى اللساني، أي باعتباره مبحثًا لغوثًا مستقلًا عن صناعة الحدل من ناجة، وعن صناعة الحدل من ناجة، وعن صناعة الحدل

<sup>1 -</sup> ينظر ، نظرته الدني بن التوسيف والتعديل والتند أحمد الودرني مركز النشر الجامعي تونير . الطبعة الأولى 2007 ص 125 - 126. 2 - الحجاج في القرآن مر8

<sup>3 -</sup> التحريج والتنويج • قريم الفعلي السنديد وتنويم العضل الجديد من تفسيس الكتاب الجيدة. مجميد الطاهر بين مجميد سر مجمد الطاهر بين عاشيق التوسين لاد - 1913 من البدار التونسية للنشير. تونس 1994 ج 5, من 194

وقد بدأ مفهوم الحجاج بالمعنى الحديث في التشكّل تقريبًا بداية من سنة 1958 م تاريخ صدور أول كتابين في الحجاج : «استعمالات الحجاج، لسنيفان ادبلسنون، و «محث في الحجاج، ليريلمان وتبكالاً. ثم تطور المنهج مع أونسكمبر وديكرو صاحبي كتاب : «الحجاج في اللّغة، ٥، وتحوّل الحجاج معهما عن الإطار الفلسفي إلى الإطار اللّساني المتالمي، ويضاف إلى هذا المسلك اللغوي في الحجاج معهما عن الإطار الفلسفي والحجاج، الله المنافق من حلاله بـ «نظرية المساءلة». وقب من حلاله بـ «نظرية المساءلة». وقب من التعرف على أصول هذه المسالك الحديدة في الحجاج أمن خلال جملة من الأعمال، أبرزها : ﴿ المنافِق على أصول هذه المسالك الحديدة في الحجاج أمن خلال جملة من الأعمال، أبرزها : ﴿ المنافِق على أصول هذه المسالك الحديدة في الحجاج أمن خلال جملة من الأعمال، أبرزها : ﴿ اللّهَا اللّهُ اللّهُ

- عيد الله صولة: الحجاج في القرآن.
- الحجاج: تقهومه وبحالاته. تصوص مترجمة. الأردن، عالم الكتب الحديث، 2010 م
   رأربع وتمانون مقالة مترجمة).
- أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم. أعمال فريق البحث في البلاغة والحجاج بإشراف خمادي صمود. تونس جامعة منوبه 1999 م.
- الحجاج بين النظرية والأسلوب. باتريك شارودو، ترجمة أحمد الودري. بيروت، دار الكتاب
   الجديد للتجدة، الطبعة الأولى، 2009م.

وقد رُكُرت الدراسة على الحجاج اللغوى الموصول ببلاغة الخطاب الأدبي حاصة، نما مكّنها من الوقوف عند الخشائص الحجاجية بما هي موصولة بأساليب الحديث السوي، التي نحمل طاقات حجاجية صواء على مستوى الكلمة القردة صرفًا ومعجمًا، أم على مستوى التركيب، أم على مستوى التركيب، أم على مستوى التركيب، أم على مستوى الصّدرة ضعن بنية والسؤال/الجواب) التي تميّز غير قليل من الأحاديث.

وإذ عادت الدارسة إلى من تكلّم على المحاج قايمًا وحديثًا، وشرقًا وغربًا، فقد تذرّعت بأقوى الوسائل المنهجيّة حتى تكون في مستوى معالجة الحصائص الحجاجيّة في خطاب نطق به أفصح العرب، وأعلاهم بيانًا، وأرقاهم بلاغة هو النبي الله تسليمًا كثيرًا.

#### البحث مادّة البحث

نطاق البحث صحيحا البخاري ومسلم، وقد جمعت ما يقرب من مثنين وخمسين حديثًا، في موضوعات متنوعة بين العقيدة، والعيادات، والآداب، وغيرها.

<sup>1 -</sup> Stephen Edelston: The uses of argument. Cambridge University Press 1966.

Chaim Persiman et Lucie Obrechts - Tyteca : Traté de l'argumentation - La neuvelle rhétorique 1<sup>rm</sup> éd. 1958 - 5<sup>hm</sup> éd. 1992-

<sup>2 -</sup> J.C. Anscembre et O.Ducrof : L'argumentation dans la langue. Ed. Mardaga Linge-Bruxelles 2\*\*\* éd. 1988

<sup>3 -</sup> Michel Meyer Logique, langage et argumentation Ed. Hachete 1982

#### المحطة البحث

قام البحث على دراسة الحجاج النبوئ في الصحيحن ضمن ثلاثة أبعاد : البعد اللغوي، والبعد المنطقيّ، والبعد الحجاجيّ. وحاول أن يستحلي طريقة النبي ﷺ الحجاجيّة في توظيف ماهو لغويّ أو منطقيّ للوصول إلى المنفعة التداوليّة التي تعود على المسلمين في الدنيا والآخرة.

وبناء على ذلك تم توزيع الدراسة في هذا البحث على ثلاثة الحسول، تقدمتها مقدمة، ثم تمهيد تناول مفهوم الحماج وغاياته، وتلتها حاقمة فشقنت أبرز الننائج، ثم ذُقِل البحث بالفهارس الفية، وثبت المصادر والمراجع.

- الفصل الأول : تناول علاقة الحجاج بالبلاغة والتداولية، في ثلاثة مباحث :
  - المبحث الأول: الحجاج في الدرس البلاغي القديم.
  - المبحث الثاني : الحجاج في الدرس البلاغي الحديث.
  - المبحث الثالث : التداوليّة وعلاقتها بمفهوم الحساج.
- القصل الثاني: تناول مستويات الحجاج اللغوي في المحيحين، في ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول: الحجاج اللغوي على مستوى الكلمة للفردة.
    - المبحث الثاني : الحجاج اللغوي على مستوى الجملة.
    - المبحث الثالث: الحجاج اللغوي على مستوى الصورة.
- الفصل الثالث : تناول أهم أدوات الحجاج النبوي في الصحيحين، في ثلاثة مباحث :
  - المبحث الأول: منطق اللغة.
  - المبحث الثانى : الاستدلال العقلى.
    - المبحث الثالث: الحجاج بالشرح.

وكان من أبرز الصعوبات التي واكبت البحث ندرة المراجع العربية ذات الصلة المباشرة بموضوعه، وندرة للراجع الأجنبية المترجمة كذلك، فضلًا عما احتاجه البحث من رقة وحذر في استثمار نظريات الحجاج الحديثة في معالجة الخطاب النبيوي المقدس. وارجو من الله تعالى أن أكون قد ؤفقت في عدمة لغة حير البشر ﷺ ، وأسهمتُ في إبراز الجانب الحجاجي فيها.

فساكان في هذا العمل من صواب فمن إلله وحده الكريم المثان، وماكان من رابل أو قصور فمن نفسي. وصلى الله وسلَّم على سيَّدنا مخمد.

# تمهيد مفهوم الحجاج وغاياته

ينطلق البحث في الحجاج من عدد من المقولات يتفق عليها معظم الباحثين في هذا الخمال، منها : أنّ الحجاج موجود في كل أنواع الخطابات والتصوص، غير أن مظاهره، ودرجته تختلف من حطاب إلى حطاب، ومن نعل إلى نعل"، وأنّ ولا خطاب بدون وظيفة، ولا وظيفة بلون حجاج، هو أوانه حيثما يكن هناك تواصل يكن هناك حجاج، ومنا النواصل لا ينتم من أجل لاشيء، وبل يأي لربط علاقات مع الغير بجدف التأثير فيه، أو على الأقل الاتفياق معه، وذلك عيم الأول، أي كل ما يعلق يترتب الفيم بدل ترتب الحقائق، أأ

قالحجاج لعد وممارسة لفظية اجتماعية عقلية، تحدف إلى تقليم نقد معقول حول مقبولية المرقف، بصياغة عموعة تراكمية من القضايا التي تبور الدعوى المعبر عنها في الموقف أو تدحضهاه ألا فعيدان الحجاج مو اللغة، والمنطق، ضمن المواقف الاحتماعية المتغيرة، ولذا ويفيرض أن ننظر إلى المحجاج ضمن الإطار الكلي تعميلة التواصل الإنساني ألا وليس المقصود التواصل العادي المبني على نقل المعارف والأعبار بين أطراف التواصل، وإنما التواصل الحجاجي الذي يسعى فيه كل فرد لل إناع غيره بوحهة نظره واستمالته، في شني ميادين التواصل الحياتية.

فالحجاج إذن شكل من أشكال التواصل يسعى المتكلم من حلاله إلى تغيير نظام المعقدات والتصورات والسلوكيات لدى المتلقى بواسطة الوسائل اللغوية، والمنطقبة.

ولانه لا يستقيم النظر في مفهوم ما إلا بالرجوع إلى أسوله المنحية ومعرفة حواته الدلالية غير العصور في التراث الإنساني، ولأن الدراسات العلمية لابدًا لها من البله بالمداخل اللغوية والاصطلاحية لتعديد مفاهيم الدراسة الأساسية، سبيداً البحث بالتعرض للمفهوم المعجمي والاصطلاحي للحجاج.

<sup>1 -</sup> يتملن القطاب واقبداح أبوبكر العراوي مؤسسة الرحاب الحديثة. بيروت - لينان الطبعة الأولس 010٪ ص 11 -12.

النظرية الجيادية من شكل التراسيات البلاغية والتطفيسة باللسبانية. محسد طبروس دار التفائسة، البدار البيضياء قطيعية الولس 2005م ص 5.

<sup>1 -</sup> ينظر: اقتطاب وألحجاج ص 12.

ة - عندمنا نتواصل تغيير تداولينة معرفينة لالهات لتواصيل والخجناج. عبيد النسلام عشير طبعنة الريقينة النسرق البدار الريمنياء 2008 م ص 125.

أليسان الحجاج والوائدة اشغبالها عيد الهدادي الشبهري صعبن كنداب الحجاج مفهوسة وسيالات واستاد فطريدة وتعليفيت فني البلاندة الشهيدة, إعداد وتفريح حافظ إستماعيلي عليوي عاليم الكنسب الحديث إربيد الأردن العليفية الأوليس 2010 ع 1, من 79.

و السابق الصفحة نفسها

#### أولًا: المفهوم المعجمي والاصطلاحي للحجاج

الحجاج مفهوم قلتم حديث في أن واحداً ا، غير أن الدلالة المعاصرة لحذا الفهوم خُمُلت جلة من الإضافات الفكريّة التي تُضاف إلى حمولته اللغويّة والفكريّة القديمة إ

وعند البحث عن للعنى المعصى لكلمة (المحاج) في للعاسم العربية بحد أنها تعود إلى مادة (حَجَعَجُ) التي يشتق منها عدد مُركِي الفردات ذات الصلة، مثل : الحَجَة، والأختِجَاج، والاختِجَاج، والخَجَة. ومن ذلك قول الرمخشري في أساس البلاغة منزلًا معنى المحاج على الحصومة والغلبة : وحاج حصمه فحجه، وفلان حصمه محجوجها ...

وتدور مادة (حَجَجَ) عند الرازي في عنار الصّحاح حول عدّة معاني : فـ ((الْحَجُّ) في الأصلُ القصد، وفي العرف قصد مكه للسلك، وبابه ردّ، فهو (خاجُّ) وجمعه (خَجَّ)... و(الحُجُهُ الرهان، و (خاجُهُ فَحَجُهُ) من باب رُدَّ أي : غلبه بالحجّة. وفي المثل : لِجُ فَحَجُ فهو رحل (غِجَاجٌ) بالكسر، أي : خدلٌ. و (النّحَاجُ) النّخاصُمُ وَ (الْمَحَجُهُ) بفتحتين جَادَّهُ الطريق، (أُهُ.

وهى ذات المعاني التي يوردها ابن منظور، إذ يقول: والحَنْخُ: القصدُ. حَجْ إلينا فلان أي: قدم، وحَجَّه يُخَجُّه حَجَّاً: قصده... واشخَّةُ: الطريق، وقبل: حادَّةُ الطريق، وقبل: تحَجَّة الطريق سَنَّه... والنَّحَاجُ: النَّحَاصُم ؛ وجمع الشَّة: عُمَّجَ وحِمَاجُ، وحَاشُه مُحَاشَةُ وحِمَاماً: نازعه الحُجَّة. وحَجْه يُحُه حَجَّاً: عليه على حُجْنِه... والحُجَّةُ: الدليل والبرهان، ".

وق. القواميس الغربية تشير ثقطة (Argumentation) في الفرنسية حسب قاموس روير إلى : والقيام باستعمال الحجج.

محموعة من الحجج التي تستهدف تحقيق نتيجة واحدة.

فنّ استعمال الحجج والاعتراض بما في مناقشة ما.

<sup>1 -</sup> يتطر ؛ اقجاح كريستيان بلاخان ترجمه عبد القادر للهيري نار سيانترا. تونس 2010 مقدمة للترجم

<sup>2 -</sup> أسباس البلاغية. جار الله محميو بين عميرالزمحشيري فغييق محميد باسبل عينون السيود ذار الكتب العلمية. بينوت الطبعية الأراني 1998 ح 1. من 198

<sup>3 -</sup> مختبار الصحباح رسن العبين معهد بين أسي بكبر البراري خُفيسق بوسيف معهد الشبيخ الكثبية العسريية - البدار التمونجينة بسروت - سبندا دا 5. ص 97. صادة تحميج)

<sup>4 -</sup> لسان العرب محمد بن مكرم بن منطق الأنصاري دار صادر بيزوت الطبعة الثالثة 1414 هـ ج 2. ص 225. عادة احجج إ

وفي الناموس ذات بحد (Argumenter) تشير إلى الدّفاع عن اعتراض أو أطروحة بواسطة حجج، أو عرض وجهة نظر معارضة مصاحبة بحجج، "!. والعابي السابقة تدور في فلك النعارض والسمي إلى النلبة على المارض، وهو ما يتفق في حوهره مع معنى الحجاج المعجميّ في العربية. وفي ألإنجلزية يشير لفظ (Argue) إلى وجود اعتبلاف بين طرفين، ومحاولة كُل منهما إقناع الإنجر بوجهة نظره بتقديم الأسباب الإلهال، التي تكون حجة مع أو صدّ فكرة أو رأي أو ساولاً ما. وهذه الدلالة اللنوية تقترب من الدلالة الاصطلاحية للحجاج في الدراسات الفلسفة الحديثة المحاج في الدراسات

والمحاج بمحمل المعاني اللغوية السابقة فعل قول بتنزّل ضمن سياقى حدالي يجمع بعن طرفين أو اكثر، بحيث يدلي كل طرف بحجمه وأدانه، بقصد إنحام الحصم، فهو حمل لغوي برهاي بتنضى من المتكلم رصف الحجم على نحو يضمن الفهم، ويحقق الإفهام، ويستميل العقول والقلوب"، وقلك وقلحجاج هو فن الإفناع الذي يتأسس على تقديم الحجم والأذلة المؤدية إلى تبحة معينة، "ا، وذلك عن طريق استحفار عدد من التقنيات التواصلية الموجهة إلى إثارة المحاطب، والزيادة في تأسده بالأطروحة ما، وهو نشاط قولي يتعلق من وجهة نظر الحاجج ببحث مزدوج عن الحقيقة : بحث فني طابع عقلي بنجه نحو مثال من الحقيقة بالنسبة إلى تفسير طواهر الكون، أبحث فيه عن منطق الموهنة بصوره المحتلفة، وبحث تأليق بنجه نحو مثال من الإقباع بتمثل في مفاهمة طرف آخر المارس الراسل إليه) نوعًا من الكون القول، وهو الكون الخاص بخطاب الحاجع"،

أما في الاصطلاح فيحتلف مفهوم الحجاج من حفل إلى آخر، ومن بحال إلى آخر، فهناك فأقهوم الفلسفي للحجاج، وللقهوم للنطقي، والمفهوم الفانوني، فضلاً عن المفهوم البلاغي التفاولي فلينق عن رؤية لسائية - وهو ما يهم البحث - وهذا النوع عامل من العوامل التي حملت مفهوم الحجاج من المفاهيم المثيرة للالتباس التي يضعب الإحاطة بها، وهناك عوامل أحرى أدّت إلى هموض المفهوم منها :

١١ المحاج والاستدلال الحجاجي «مناصر استفصاء نظري». الطول القيب أغراب ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاته ج 3 ص 90

<sup>2-</sup> يتطر : البلاغة والانصال جميل عبد الجيد، دار غريب القاهرة د ط. 2000م ص 25.

 <sup>3</sup> ينظير: استراتيجيات افجناع في الثائل وة العدياسية \* مناظرة الثنافيين على الرئاسة بيور تيكنولا مساركوري وفرانسوا هولاب ، سلمنىلة دراستان أنبور اقماعياري الأركيز العربي للأحسان ودراسية العنياسيات النوجة \* قطير 2013 من 8

السابق الصنحة نفسها.

٨ بيطير: الايضاح بين التكوية والأنسلوب عين كشاء تصو العسى والبنس بالزياك تساودو. ترجمية: د أحصد الودرس، دار الاعساء، الديارة المحسدة بينزوت - لينيان المكتمية الأولس. 2000، ص 14 - 10.

- تعدد مظاهر الحجاج وتنوعها ما بين الحجاج الصريح، والضمني وغير ذلك.
  - تعدد استعمالات الحجاج، وتباين حقوله.
- خضوع الحجاج في دلالته لما يميز ألفاظ اللّغة الطبيعية من قابلية للتأويل المتحدد، ومرونة الاستعمال!".

وفي النظريّة الحجاجيّة للعُولِظُرة عُرُف الحجاج من زوايا شبق، خُلِكُ عُرُف من زاوية السمات الموضوعيّة العامة، ومن زاوية البني اللغوية المميزة، ومن زاوية الغرض البلاغي والوظيفة الاتصالية، وغير ذلك، فنعددت بذلك تعريفاته هـ.

على أن هناك بعض المحدَّدات التي وضعها دارسو الحجاج لتحديد مفهومه، منها :

أن الحماج عطاب إقاعيّ : أي هدنه التأثير في التنقي، إما لتدعيم موقفه، أو لتغيير رأيه ونبي موقف جديد – وهو تحدِّد ينطلق من وظيفة الحماج وليس من شكله اللغوي أو عنواه الخطابي الله - . ومعنى كون الحماج خطابًا إقناعيًا أنه إيهدف إلى إقناع شخص أو مستمع أو جهور ما ببني موقف ما، أو مشاركة في رأي ما، أن ضمن إطار تواصليّ يتحاور مستوى التبليغ والإنهام، إلى مستوى التبليغ والإنهام، إلى مستوى التبليغ والإنهام، إلى مستوى التبليغ والإنهام. الله وقال المللوب أقد المللوب أقد المناسل وقال المللوب أقد المناسلة عنه التبليغ المناسلة والمناسلة المناسلة المن

وهو مايصت في تعريف أرسطو للخطابة بأنما وقوة تتكلف الإقساع الممكن في كل واحد من الأمور المفردة: ه.

وأن الحجاج بعد جوهري في اللّغة دائما، نحيثما وَحد خطاب العقل واللّغة وُحد الحجاج، وأستعمل كاستواتيجية لغويّة وعقلية بلحاً إليها التكلم لإقباع نفسه، أو إقباع غيره (الله علي) ومعنى كونه خطابًا لغويًا عقلبًا أي أنه يقتضي من التكلم إبراد الحجج والاستدلالات العقلية بقنبات لنويّة لإقناع المتلقي.

<sup>1 -</sup> بنظر: الحجاج والاستدلال الحجامي إعقال؛ ضمن الحجاج مفهومة ومجالاته ج 2، ص 30.

<sup>2 -</sup> ينظر: النمن الجاجر العين دراسة في وسائل الإقتاع امقال؛ محمد العبد شمن الحجاج مفهومه ومجالات ح 4. ص 3.

<sup>3 -</sup> ينظر: اقداح في الغام الدرسي كورنيليا فون راد - صكوحي منشورات كلية الأداب منوبة. تونس 2003. من 13

<sup>4 -</sup> تعليمية النظام المجاجى للفهوم والإجراء اسقال، د روقاب حميلة. http://attacafous.univ-mosta.dz

<sup>5 ؛</sup> يتطرَّز الجَوْر ومنهجية التفكير النقص حسان ليامي أفريقيا الشرق الدار البيضاء اللغرب داط. 2014 ص 48

<sup>8 -</sup> اقطاب قرالترجيب فالعربية القديمة أرسيطو طاليبس حقّفيه وعليق عليهه : عبيد لرحمين بيدوي الكهيت - وكالبة للطبوعيات بيدرون - دار القليم د. ط. 1979. ص 9

<sup>1</sup> ينظر الحماح ولاستدلال الجاجي امقال لا ضمن الحماج مفهومه ومجالاته. ح3. مر 33

وضمن هذه الحدَّدات تأتي جملة من تعريفات الحساج بوسف نحطًا من أنحاط الحطاب، من ذلك أنه : «كل منطوق شوخه إلى الغير لإفهامه دعوى مخصوصة يحق له الاعتراض عليها»". وأنه وطريقة لاستخدام التحليل العقلي والدعاوى المنطقيّة، وغرضها حلّ المنازعات والصراعات، واتحاذ قرارات العكمة، والتأثير في وجهات النظر والسلوك، هم.

وانطلاقًا من هذين التعريفين العامين للجوجاج تأتي بعض التعريفات المرتبطة بنظروات حجاجية معينة الإضافة إلى تعريف أرسطو السابق، للأحظ أن هناك نوعين من الحجاج في النظريات المعاصرة: حجاج عادي عند البلاغيين الجدد، يستعمل آليات وتقنيات بلاغية ومنطقية من أحل الإنباع، وهذا الحجاج ارتبطت فيه البلاغة المديدة بالمجاج ارتباطًا وليقًا. وحجاج لغوي يعتمد على الروابط اللغوية في الإفناع والخاجة المديدة بالمجاج ارتباطًا وليقًا. وحجاج لغوي يعتمد على الروابط اللغوية في الإفناع والخاجة المديدة المديدة

يمثل الاتحاد الأول - على سبيل المثال - منظران من أصحاب مدرسة البلاغة اليرهائية همنا : بيرلمان وتيتكا، اللذان عرفا المصاح انطلاقًا من موضوعه بأنه : ودرس تقيات الخطاب التي من شأتها أن توتي بالأذهان إلى التسليم بما يعرض إليها من أطروحات، أو أن تزيد في فرحة ذلك التسليم الله وغاية كل حجاج عندهما وأن يجعل العقول تذعن لما يُطرح عليها، أو يزيد في درجة ذلك الإذعان، وأنجع الحجاج ما وقق في جمعل حدّة الإذعان تقدوي درجتها لدى السامين، بشكل يمتهم على العصل المطاوب (إنجازه أو الإمساك عنه)، أو هو ما وقق على الأمل في جعل السامين مهينين لذلك العمل في اللحظة المناسبة (الله المناسبة الله المناسبة المناسبة الله المناسبة الله المناسبة الله المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة الله المناسبة ا

وعَثَلَ الاتِّهَاهِ النَّاتِي - على سيل للنَّالَ - كلَّ من ديكرو و أنسكومو، وبلانتانُ من أصحاب التسوّر اللَّمَاقُ النَّاولِ للحجاج، حيث يتمثّل الحجاج عندكلُ من ديكرو وأنسكوم بتقائم المتكلم قولاً (ق 1) يقضي إلى التسليم بقول أخر (ق 2)، وسواء أكان (ق 2) صريحًا أو ضعيبًا، فعملية قبـول (ق 2) على أنه نسبحة للحجّة (ق 1) تُســتى عمل محاجّة ".

<sup>1 -</sup> اللسان واليزان أو النكوثر العقلي طه عبدالرحين الركز الثقافي العربي. الدار البيصاء - اللعرب لطبعة الناللة 2012 ص 220

<sup>2 -</sup> النص الجباجي العربي امقال؛ ضمن الجباح مفهومه ومجالات، ح4. ص 4.

<sup>3 -</sup> ينظر : تعليمية الأطاب المجامي الإجراء والفهوم امغال!.

الحجائج في البلاغية العاصرة بحيث في بلاغية النفية العاصي محمية بسياتم الطلبية. باز الكتباب الحديث المتحددة بيبويات البنائية المتحددة الأولين 200 م من 107.

<sup>5-</sup> في نظريد الخداج وإسادة وتطبيقات عبدالله صولة فسكيلية في للنشد والتوبيع توتس الطبعة الأولى 2011هم عن 13

<sup>8 .</sup> يتطار : المساح في القرآن من 33

ويفرّق الباحثان (ديكرو وأنسكومبر) بين معنيين للفظ الحجاج : المعنى العاديّ، وللعنى الفنيّ أو الاصطلاحيّ. أما الحجاج بالمعنى العاديّ فيعني طريقة عرض الحجج وتقليمها، تعدف لتأثير في السامع، ويكون تاجحًا يقدر الناثير الذي يحقّقه، ومناسبته للسامع.

وأما الحجاج بالمعنى الفني فيدلَّ على صنف مخصوص من العلاقات المودَّعة في الخطاب، والمدرَّجة في اللسان، وتكمن الخاصية الأساسيَّة لهذه العلاقات في كومُها يَتِهدرُّجة وقابلة للقياسِ".

أما بلانتان فيعرُف الحجاج بأنه : والعمليّة التي من تُحلالها يسعى المتكلم إلى تغيير نظام المعتقدات والتصورات عند مخاطبيه بواسطة الوسائل اللغرية، هن أن أنه (أي الحجاج) حهد اتصاليّ لسايّه مؤسّس على قصد، ومخطّط له سلفًا وفق أهداف معينة، لاستمالة المتلقي، وتعديل سلوكه وموافقه الشخصيّة، في ظروف مقامية معينة، هناه.

وسيأتي البحث - إن شاء الله - على ذكر جملة من تعريفات الحجاج في النظريات الحجاجيّة الفارعة والحديثة عند استعراض المسار التاريخي للحجاج في للباحث التالية.

#### ثانيًا: المرادفات الدلالية للحجاج

تتعالق مع مفهوم الحجاج غدة مفاهيم مثل :

الحدل ، والبوهان، والخطابة ""، والحوار، والبيان، والاستدلال، والناظرة، والإضاع. تشترك معه في أمور، وتسفترق عنه في أمور أحرى، ومستعرض البحث لأكترها انستوابًا منه والتباسًا به، وهي ما يلي :

#### أ/ الحجاج والجدل

تدور مادة (خَذَلُ) في اللَّغة العربية حول مراجعة الكلام، وامتداد الخصومة كما عند ابن فارس<sup>19</sup>. والجدل عند ابن منظور طريقة في المناقشة والاستدلال<sup>19</sup>، وهو ملازم عنده للحصومة في الجدل : اللَّذَدُ في الحُصومة والقادرةُ عليهاء الله:

١ - ينظر التداولية والحجاج معاجل ونصوص صابر اخباشة صفحات للدراسات والتشريضورية - دمنيق الإصدار الأول 2008, ص 21.

<sup>2 -</sup> الباسوس: من الانطابة إلى خليل الاطباب " من الاحتجاج بالعواط غم التي الاحتجاج للعواط غم ، إمضال: حام عيب د. صمين كشاب الحجاج مفهوميه ومجالات. ج 4 من 76.

<sup>3 -</sup> الشيمة الحجاجيّة في النص الإشهاري. بمقال؛ تعمل بوقرة صمن كناب الحجاج معهومه ومحالاته. ج.4. س 278

<sup>4 &</sup>quot; مسعوش البحث لعلاقة الانطابة باقرماج عبد الحبث عن الحجاج عبد المويان.

<sup>5 -</sup> ينظير: معجلهم مقايلتان اللّقابة أحمد بان فتارض فقيلق: عبت العملة منارون باز المكبر بينزوت 1976. كشايد السبع بنايت الحسبة والنمال وسا يكلفهما لاج 1. ص 133، منابة (شيقل:

<sup>6 -</sup> ينظر السان العرب ح 11. س 105. مادة اجتل،

<sup>7-</sup> السابق الحمعة تمسها

وبقوم على ومقابلة الخشّة بالمُشّة."، والجمال عنده مرادف للحجاج في كونه خصومة قائسة على إيراد الحجة. بقول في مادة (حجج) : «وهو رجل فِحَاجٌ أي : جَدِلٌ. والتّحاجُ : التّحاصوهِ ١٤٠٥.

أما طبيعة الحدل فهي والخصومة والمنازعة في البيان والكلام، (9). وغايته وتحقيق الغلبة بالدليل والحجّة، أي اتخاذ رأي ما، وإسقاط بالراي المحالف، (9).

إلا وحاء الحدل في الشرع على ملفين: وأحدهما محمود وهو ما كان في المفرد الحق، وباستعمال الأدب. فال تعالى: ﴿ إِذْعُ إِلَىٰ سُهِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِاللهِ هِي أَحْسَنُ إِلَّهُ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُم بِاللّتِي هِي أَحْسَنُ إِلَّهُ اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

واعتبر أرسطو الجدل (الديالكنيك) ومبحثًا فكريًا، وسمة عيزة للفلاسفة والنحبة الله الاعتمادة على الحجج العقلية خاصة، فهو عنده عبارة عن انحط حجاجيّ يدور على احتبار الأفاويل، الأقاويل والحلاقية بالحصوص، وبالاختيار يقصد الحدليّ إلى البحث في القول عمّا قد يسوع نفيه، وهو نقي المختلف درجة صعوبته بالحلاف أنواع القضايا موضوع الدرس، "ا.

أما من حيث استعمال القرآن الكريم لكل من الحجاج والحدل ققد أشار د. عبد الله صولة - رحم الله - إلى فرق دفيق بني المعنين في استعمال القرآن لهما أشار إليه الطاهر بن عاضور في تفسيره لـقوله نعالى : ﴿ أَلَمْ تَوْ إِلَى الَّذِي حَاجُ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ ﴾ [البقرة : 258] حيث قال : وومعنى خاجُ خاصّتُه، وهو فعل جاء على زنة النُهْفاعَلَة، ولا يُعرف لحاجُ في الاستعمال قعل مجرد ذالٌ على وقوع الخصام، ولا تُعرف المادة التي شَيْقَ منها. ومن العجيب أن الحجة في كلام العرب

١ - السابق السعدة تقسها

<sup>8 -</sup> السابق ج 2. ص 228 مادة إحجج).

أ - مناهج الجمل في القرآن زاهر عواش الألعي. مطابع الفرزدق الرياض دخار د ت. ص 26.

<sup>4 -</sup> اقدل في المرآن فعالينه في بناء العملية الإسلامية. محمد التيمي شركة الشبهاب الجرائر م طردت. من 14

أسول الجدل والمتعارة في الكتاب والسبتة. حمد بن إبراهيم العثمان مكتبة لين القيم الكونت ط الأولى 2001 ص 14.

الوطيعة الأمسيار واللغات ضحي النيس بس شارق الساوي حسيت بنشاره وتصحيحت والتعليق عليت ومقابلية السواسة .
 شاركة العلمياء بمساعدة أدارة الطباعث المبرية: باز الكتب العلمينة، بيارود, لنشاق داطات ما 5 من 40.

<sup>/</sup> الحجاج في البلاغة للعاصرة بق 42

المساح عبيد أرسيطو إنضال عشام الريضي ضمين كتباب أهيم لطريبات الحجاج في التقاليم الغربية من أرسيطو إلى السيام من أرسيطو إلى السيام فريق المحدد في اللاعدة والحجاج بإشراف عجائي مصود توسير "كلية الاداب منومة 1999م من 220.

البرهان وَالْمُصَلِّفُ لِلدُّعْوَى مِع أَن حَاجٌ لَا يُستعمل غَالبًا إلا في معنى الْمُخَاصَمَةِ... وأَن الأَعْلب أَنه بفيد الحصام بباطل الله وقال في نفسير الجدل في توله تعالى : ﴿ وَلا تُحَادِلْ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ الْفَسَهُمْ ﴾ [انساء : 107] ، والجادلة مُفَاعَلَة مِنَ الجدل، وهو القدرة على الخصام والحُجَّة فيه، وهي مُنازَعَة بالقول لاَقْنَاع الغير برابك، ومنه حمَّى علم قواعد المناظرة والاحتجاج في الفقه علم الجدل الله غير أن الحادلة يَكُون في الشرّ في السرّوم الله القرآن لها ، والمحادلة : المخاصَمَةُ بالقول وإيراد الحجمة عليه، فتكون في الخرر كفوله : (يُجادِلُك فِي قَوْم لُوطٍ ﴾ [هود : 74]، وتكون في السُرّ كفوله : ﴿ وَيَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى النّسَرُ في السُرّ عَلْول اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى النّسَر في السُرّ عَلَوله : ﴿ وَيَحْدِلْكَ فِي قَوْم لُوطٍ ﴾ [هود : 74]، وتكون في السُرّ كفوله : ﴿ وَيَا حِدَالُ فِي الْحَجُ ﴾ [البقرة : 197]، ".

فالجامع بين معنيني الجدل والحجاج في القرآن - كما ذكر صولة - هو المحاصمة، لكها في الحجاج قائمة على الباطل عادة -كما يُستبط من تفسير ابن عاشور للآية السابقة - وفي الجدل تكون في الحدل عكون في الجدل الباطل في الجدل على الباطل في الجدل المحرد في الجدل المحرد في الحدل المحرد في الحدل المحرد في المحرد

وتتبع د. صولة تصوّر بعض القدماء للحجاج في مصنفاتهم، وحلص إلى أنهم كانوا يستعملون إ (الحجاج والحدل) باعتبارهما مترادنين. فالباحيّ مثلًا أسمى كسابه (النهاج في ثرتيب الحجاج) لكد نعد في القدمة بأده كتباب في الحدل، وعرف الحدل بما لا يتعد كثيرًا عن تعريفه في علم المنطق، وهو مايركم أن الحجاج موادف عنده للحدل. وفي كتب علوم القرآن مثل : (المهان في علوم القرآن) للزركشي، و (الإنقان في علوم القرآن) للسيوطي أستعمل اللفظان على سبيل الترادف عدة مرات، واستعمله السيوطي مرادفًا للمذهب الكلاميّ أيضًا.

واستمر القول بمزادف المفهومين والحساج/ والحدل) في بعض الدراسات الحديثة كما هو في كتاب (موافف الجدل والحجاج في القرآن الكريم) لهادي لخمو الذي أشار إلى ترادقهما صراحة.

والمال أن الحجاج أوسع من الحثل، فكل حدل حجاج وليس كل حجاج جدلًا، وأن الحجاج هو الناسم المشترك بين الخطابة والحدل، نما يعني أنه يوجد على الأقل حجاجان : حدثي وحطائي (3)، والحجاج الحدثي هو من قبيل ما عرض له أرسطو في كتابه (الطوبيقا) وومدار صدًا الحجاج على مناقشة الآراء مناقشة نظرية عضة لغاية التأثير العقليّ الخيرد،(6).

ا - التحرير والنبوس ع 7. ص 31 - 32

<sup>2 -</sup> السابق ع 5 من 194.

لا - التمرير والتنوير ج 12, س 60

<sup>4 -</sup> يسطر - اشجاح في الشرآن من 11 - 12.

۵ پینگر (انسانق مین ۱۲ ، ۱۲

<sup>0 .</sup> Hambig on 10

#### ب/ الحجاج والبرهان

البرمان غمط من أغماط الاستدلال يشيّر بخاصية اليفين والقطعية والتفنين، حيث وبنتمي البرهان في الأصل إلى بحال الاستدلالات الإستباطية فلنطقيّة والرياضيّة، بينما ينتمي الحجاج إلى بحال المنطاب الطبعي، (1) وبذلك يتمايز الحجاج عن الرهان، فالحجاج، لا يعني البرهنة على صدق قضية، أو إنبات شيء ماء أو إظهار الطابع الطبحيح لاستدلال ما من وجهة نظر منطقيقة، (وبحاله هو الخطاب الطبيعي، والخطاب الطبيعي ليسلُ خطابًا برهانيًا بالضرورة، فهو لا يقدّم وأهيز أو أذّلة منطقيّة، ولا يقدّم على عبادئ الاستنتاج النطقيّ، بمعنى أن المقدمات لا تقضي بالضرورة إلى نتائج حشيّة، مما يجمله فايدًا للمحاطب. (المناسقة المحاطب المحاطبة المحاطب المحاطبة المحاطب المحا

ورغم أن البرهان قد يُصاغ أحياتًا في قالب لغويٌ إلا أنه يظل مختلفًا اختلافًا بيئًا عن الخطاب الحجاجي في جملة أمور يذكرها الأستاذ رشيد الراضي، رهي :

- أنّ العبارات التي ترد فيها المصوغات البرهانية توجد مستقلة عن بعضها البعض؛ وتتآلف
  قسا بنها على أساس علاقات وقوائين صورية لا تراعى معان هذه العبارات ومحتواها، ولا إحالاتما
  المارحية، حيث يتمّ الانتقال بين العبارات وفق نسق صوريّ بحت. أما الحجاج فتعالق الملفوظات
  فيه يستجيب لاعتبارات داخلية عضه، مرتبطة بطبيعة الملفوظات ومعتاها فاته، ويستحيب كذلك
  للظروف السياقية والمقاميّة التي تمنحه طبيعته الحجاجيّة.
- يكفي في الاستدلال البرهائي إبراد دليل واحد لتكون الشيخة مثبتة أو منفية، أما الاستدلال
  الخجاجي فيتميز بأن عدد الحمج التي يتألف منها لا يكون محددًا، فقد يُكتفى محجة واحدة، وقد
  العدد الحجج دون أن يؤدي ذلك إلى الحروج عن الصورة المناسبة للفاعلية الحجاجيّة، والحسج
  لا تلزم عنها النتيجة بالضرورة كما هو الحال في البرهان، لكنها تزيد من الدرجة الاحمالية
  المنيحة، وتقوّي مقبولتها لدى المنافى.
- يتمبز البرهان باستقلال التاغ حن الذات الإنسانية وما يتعلق بما في جاله وصياغته، أما الحجاج فلا يكون له معنى إذا فم يتم في سباق تداولي تفاعلي. فهو فاعلية خطائية نقتضي مشاركة فاعلة من أطراف الخطاب.
  - الحساج يقبل الورود في صورة ضنيّة ، عكس البرهان الذي يازم التصريح بكل مكوناته ١٩٩٠.

اللغاج وليرهان فمقال، يشيد الرائني ضمن كتاب اللجاح مفهومه ومجالاته. ح 1. ص 185.

<sup>2</sup> اللُّفة والمجاج أبو بكر المزاوي مؤسسة الرحاب بيراث د ط. 2009 س 15.

المائمة والجاح من طال نظرية المساولة. اسقال محمد الفارصي ضمن كتاب أهم نظريات الحجاح في التفاليد الغربية. بن 385

بينار اللجاح والبرمان امقال) ضمن كتاب الحياج مفهوسه ومجالاته. ج1. ص 185 - 192.

وتحدر الإشارة إلى فرفين أحرين مهمتن مين الحجاج والبرهان إضافة إلى ما ذكره الراضي وهما : أن البرهان بهتم بترتيب الحقائق، بمكس المصاح الذي يهنم بترتيب القيم المتعلقة بالخيد والمحتمل"، وأن البرهان إما أن بكون صحيحًا أو حاطفًا، ولا توجد حالة ثالثة بين هاتين الحالتين إلا مقيدة بشرُوط أما الحجاج فلا يُقاس بمقياس الصواب والخطأ، وإنما بمعاير القوة والضعف، والنجاح والفشل، والكفاية وعدم الكفاية، لأن غاية الحجاج ليست هي الصواب والصحة كما هو الحال في البرهافي بل التأثير والتقبل.

ورضم أن غاية الحجاج لبست الصدق الدقيق، ولا البوهنة القاطعة، إلا أنه لا يمكن أن يستني عن المناقشة والحدل<sup>60</sup>، والتي بدورضا لا تستني عن الاستدلال، لكن ليس الاستدلال البرهايي السارم، وإنما الاستدلال الحجاجي الذي يعني المهجبة أو الطريقة العقلية التي بسلكها المحاج الأجل إرساء حقيقة في صورة إثبات، أو نفي أطروحة أو قضية ما، وما يقتضيه ذلك من عتلف العمليات العقلية المنطقية، ثم تبرير تلك الحقيقة تويزًا حجاجيًّا أن الحجاج لا يهدف إلى تحقيق الإنباع العقلي الحقائية النطقية، ثم تبرير تلك الحقيقة تويزًا حجاجيًّا أن الحمل أو الكفّ عند، أو تبنى رأي أو رفضه.

وهو ما حعل الباحث حبيب أعراب يشير إلى أن هناك تقاطعًا بين البرهان والحجاج الفلسفي حاصة، يقول : والواقع أن الاستدلال والحجاج يلتقيان وبتفاطعان تكامليًا في الفلسفة - إنتاجًا وتعليمًا - ضمن مدار واحد، ومركز واحد. هذا الحدار هو عرض الحقيقة العقليّة/اللفظيّة عرضًا استدلاليًّا متماسكًا، تواكيه إجراءات حجاجية معروضة في تناسق، مع إنجازات لسائة وبلاغيّة وتلاوليّة وغيرها، <sup>وي</sup>

فالحجاج إذَن يَفْيد من البرهان في طريقة العرض المتسلسل المنماسك، والبرهان يفيد من الحجاج في صوغ استدلالاته في قالب لغوي، لكن الحجاج ليس مو البرهان.

<sup>1 -</sup> ينظر: عندما نتواصل نفين س 125.

<sup>2 -</sup> ينظر الحجاج والاستدلال الحباجي استال شمر كتاب النباح مفهومه ومجالاتم ح 3. س 84

<sup>3 -</sup> يتخلر السابق شمن كتاب القباح مفهومه ومبالاتد ج 3. س 88.

<sup>4 -</sup> ينظر : السابق شمن كتاب الجاح مفهومه ومنبالاتم ع ١٠ س ١٥٠

<sup>5 -</sup> التعليق شعن كتاب الحياج مشهومة وسيالاتد ع 3. س 67 - 68.

#### ج/ الحجاج والمناظرة

المناظرة عند الخليل بن أحمد ,أن تُناظِر أحاك في أمر إذا نظرتما فيه معاكيف تأتياته إلى أي المناظرة عند الخليل بن أحمد ,أن تُناظِر أحاك في أمر إذا نظرتما فيه معاكيف تأتياته إلى أنها تفاعل بين طرفين عن رغبة في الوصول إلى الحق لا عن تنافر أو يغض وتدور عند الراغب أحمول معايي والمباحثة والمباراة في النَّظر، واستحضار كل ما يراه بيصيرته وهي أضا تقوم على المنافسة، والدرس، والتأموز إلحميق، وحشد الأدلة. وعرفها الشريقان الحرصاني لغة واصطلاحًا بقوله : أولناظرة لغة : من النَّظر، أو من النَّظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئر بالبصيرة من الجانبين في السبة بين الشيئين إظهار المنافر.

وهمى نوع من أنواع البحث أعمّ من القياس، ف والنّظر: البحثُ وهو أعمُّ من القياس، لأن يكل قياس نُظر، وليس كل نُظر قياس، ٤٠٠ وهو ما يعني أن المناظرة تقوم على التفاعل والنقاش حول قضية ما، والتفكّر والندير والقحص، وترتيب الأدلة والحجج لعرض وجهات نظر مباينة باستحدام المُلادلة المنطقية العقلية وغيرها.

إلى والناظرة مفهومها الحديث قبل المحوي تواصلي ذو صبحة تداولية يقوم على عدة عناصر في الادعاء، وبعني وجود دخوى، والتدليل : وهو عرض دليل على الدعوى، والنع : وهو الاعتراض عليها على الدعوى، والنع : وهو ألاعتراض عليها عربها الدكتور عبد الرحمن الميداي بقوله : المناظرة هي المحاورة بين فريقين حول أخوضوع لكل منهما وجهة نظر فيه، تخالف وجهة نظر الفريق الآخر، فهو يحاول إلبات وجهة نظره، وإيطال وجهة نظر حصمه، مع رغبته الصادقة يظهور الحق والاعتراف به لدى ظهوره أما الدكتور طه عبد الرحمن فقد ركز في تعريفه للمناظرة على صفة النفاعل، وعلى الصيغة الحجاجية للمناظرة القائمة على المقابل استدلالي يقوم على المناظرة المفاعلة الموجهة إلى المتدلالي يقوم على المناظرة المفاعلة الموجهة إلى المنافرة عنده هي كل خطاب استدلالي يقوم على المفاعلة الموجهة إلى المنافرة عنده هي كل خطاب استدلالي يقوم على المفاعلة الموجهة إلى المنافرة المفاعلة الموجهة المفاعلة الموجهة إلى المفاعلة المؤمن المنافرة المفاعلة المؤمن المفاعلة والاستدلالي المفاعلة والمفاعلة المفاعلة المفاعلة المؤمن المفاعلة والمفاعلة المفاعلة المؤمن المفاعلة والاستدلال، فالمناظرة عنده هي كل عطاب استدلالي يقوم على المفاعلة والمفاعلة المؤمن المفاعلة والمفاعلة والمفاعلة والمفاعلة المؤمن المؤمن المؤمن المفاعلة والمفاعلة المؤمن المؤمن

<sup>£</sup> للغربات من 500.

التعريفات على بن محمد الجرماني فقيق : إبراهيم الأبياري دار الكتاب العربي بيروت د ط. 2002 م ص 181.

<sup>4 -</sup> المردات من 500

<sup>\$</sup> ينظر: في أصول الحوار وقديد علم الكلام ص 75

 <sup>«</sup>سواسط العرفة وأصول الاستدلال والناظرة - صباغية للمنطق وأصول البحث منهشية مبع الفكر الإنسلامي عبء
 «رممين حسين حبيكة للبناسي دار الفليم: دمشيق الطبعية الرابعية, 1973. بن 3/1

د هي أصول الحوار وجنيد علم الكلام بن 16.

والعلاقة بين الحجاج وللناظرة علاقة ضرورية، حتى يمكن القول بأن كلّ مناظرة هى حجاج بالضرورة الله نظرًا لاعتمادها على الحوار والاستدلال، واستعانتها بآليات الاقتباع في سميل الحث عن الحقيقة، والوصول إلى الصواب، وحل المنازعات الفكرية. وهي أقرب إلى الحجاج الحدل من الحجائج الحطابي.

وقد احتفى الفكر الإسلامي بالمناظرة يوضع لها جملة من الأداب التي من شأفها إنجاد أرضية مشتركة تضمن حسن التحاجج وتقليص شقة الإحالاف<sup>20</sup>، حتى أصبح لها نظرية حاصة في الثقافة الإسلامية قريبة من نظريات الحجاج.

#### د/ الحجاج والإقناع

«يعرف توماس شايدل الإنباع بأنه محاولة واعية للتأثير في السلوك، أي أنه فعل مقصود، بنطآب تقيات وكفايات عالية للتأثير في المثلقي، ويرى أوستون فربلي أن والحجاج والإقناع جزأين من عملية واحدة، ولا احتلاف ينهما إلا في التوكيد، 40 فيحمل لفرق بينهما متمثّل في درحة التوكيد فقط، و ويرى كل من هوارد مارتين و كينيث أندرسين أن كل انصال هدفه الإقناع، ذلك أنه يبحث عن تحصيل ردّ فعل على أنكار القائم بالاتصال، 40 فسلطة الإنتاع مرهونة بمدى توافر الشروط اللازمة الحماح الخطاب الحجاجي، فكلما كان الخطاب الحجاجي فاحجًا كلما امتلك قدرة أكم على الإقناع في اخطاب الحجاجية عند بيلمان وتينكا، فالإقناع والاقتناع هما لب العملية الحجاجية عندهما، وغاية الحجاج الأساسية، فالإقناع هو الأثر التولّد عن التلفظ، والدافع إلى مبادرة المتلقي بتحقيق مقاصلة المرسل إقداماً أو بحجافاً، وهو كما يقول الذكتور الشهرى الغرض التفاولي من الحجاج 10، فيملان المرسل إقداماً أو بحجافاً، وهو كما يقول الذكتور الشهرى الغرض التفاولي من الحجاج 10، فيملان

<sup>1 -</sup> ينظر: استراتيجيات الحجاج في للتنظرة السياسية. ص 12 ،

<sup>2-</sup> يتشر : هَاعًا عن عليوم الفكمية وعليوم اللية (مقال)، عبد الجهد الصعيبر ضمن كفاي : التجاميح طبيعت ومجالات ووقالتك مرتبسيق : حقيو النفياري نفسر كليبة الأدل والعليوم الإنسيانية بالرساط طبيع مطبعية النجياح العديدة، الدار البيضياء الطبعية الأراسي 2006 ص 104.

حسن المهسات الكشب العربية النس بالقشب أناب اللفاظيرة وقواعدها وأسولها وضوابطهما اكتباب التهياج فسن ترتيسية الفيصاح للماجس أن : 474 هناء وكتباب : الكافية فسي الإسلار اللوسام الدويشي أن : 478 هناء والإرثساد فين عليم القبلاف والجمال التسبير فتدي أن : 415 هناء وغيرها

<sup>3 -</sup> النص المحاجي العربي امقال؛ ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته ج 4. ص 6.

ة - السابق ضمن الحجاج مفهومه ومجالاتم ح 4 ص 5

<sup>5 -</sup> السابق سمر الجماح معهومه ومجالاته. ح 4 ص ٢

<sup>8 -</sup> پنظر : عسمانتواصل تغیر ص 22

<sup>/ -</sup> ينظر: استرانيجيات اقطباب معارسة لغويسة تناوايسة. عينه الهباري سن طافير الشبهري مار الكشاب الجديت الشب قريسوت

المنال الطبعية الأولى 2004 س 456

وتينكا يسجلان في نظرتهما بأن وإذعان العقول بالتصليق لما يطرحه المرسل، أو العمل على زيادة الإذعان هو الغاية من كل حجاج، فأنجع حجة هي تلك التي تنجح في تقوية حدّة الإذعان عند كل من يسمحها، وبطريقة تدفعه إلى المبادرة، سواء بالإقدام على العمل أو الإحجام عنه، أو هي على إلانل ما تحقق الرغبة علد المرسل إليه في أن يقوم بالعمل في اللّمظة المناسبة الله.

وإذا كانت النصوص السابقة لا تفرق بين الإقناع والحجاج وترى أن الحجاج والإقتاع يتلازمان المراج وإذا كانت النصوص السابقة لا تفرق بين الإقناع بحال من الأحوال، لأن الارتباط بنهما هو أورتباط الوسيلة بالغاية، فإن هناك من يفرق بينهما، على احتبار أن الإتناع بكون بمناطبة الحبال والعاطفة، نما لا يدع مجالًا لإعمال العقل، وحربة الاحتبار، نما يجعله دائبًا بحضًا، بحلاف الحجاج الذي يتميّر بكونه يقع في دائرة وسط بين الموضوعية والذائبة، لأنه يقوم على حربة الاعتبار على اساس عقلي، دون إغفال التأثير في العواطف.

وهناك فرق آخر وهو أن والإقناع بقصد التأثير في مستمع سلبي، بنما الحجاج يُشرك مستجعًا فقالًا ونشيطًا في عمليّة البحث عن الأفضل، ذلك أنه فضاء للحوار والنقاش مع الآخر، لا فضاء للإلزام والارغام، «».

كما إنّ الحجاج يستهدف مستممًا عامًا بالإضافة إلى المستمع الخاص، أما الإفتاع فإنه المستمع الخاص، أما الإفتاع فإنه المستمعًا عاصًا ومقصودًا (الله عند من يقرّق بين الإفتاع والاقتناع فيحعل غاية الحضاج الاقتناع وليس الإقتناع المحتاج الاقتناع وليس الإقتناع الله المحتاج المحتاج الاقتناع وليس الإقتناع المحتاج المحتاج المحتاج المحتاع المحتاج المحتاء المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاء المحتاء

والخلاصة أن هناك عددًا من المصطلحات التي تدور في فلك الجهاز المفاهيمي للحجاج، والتي كان لابد من التوقف عندها لرصد علاقتها بالحجاج، حتى يتحدد مفهوم الحجاج بصورة أوضح. وقد لبين أن الحجاج غير البرهان وغير المدال وغير الناظرة، فلا عو مفهوم منطقي خالص، ولا

<sup>1 -</sup> استرائيميات اخطاب. ص 456 - 457.

إنظر: في نظرية اللجاح عبد الله سولة ص 15.

<sup>\$ -</sup> والأساس النظريسة لبنية شيكات قرائينة التحسوس الجانيات المقال). - عبد العبار الجيارة ضبين كتبأن الحجناج معهدت ومجالات مع 3 من 346

ة - ينظر: السلبق ح 3 س 344

<sup>8.</sup> لا يضرق بعدس الماحلين سين الاقتساع والاقتساع الا هي حيث ترتب الأول على الثاني إينظيم الني أصول اكتوان من 638 في حين أن نظرية التحليلة المناسة المناسق المناسقة الم

هو مفهوم ذاتي انطباعيّ خالِ من التعليل، بل هو جماعٌ أدوات من الإفتاع اللّغويّ، ملاك الأمر فيه ودراسة بحمل التقنيات البيانيّة الباعثة على إذعان السامع أو القارئ،"!

# ثالثًا : خصوصية الحجاج في الحديث النبوي وطريقة تناول البحث له

ينظر البحث إلى الحديث النبوي باعتباره نصًا مقدمًا له خصوصياته التي تمبّزه عن أي نصل المختر . يضطلع بوظيفة إبلاغيّة تشريعيًا أقدف إلى تمكين مفتضى القول في المجال المتلقى الشاهد والغالب كتمثّلها في غس المتكلم، الله على أو وبعمل على ترسيخ سادئ العقيدة التي جاء كما القرآن الكريم، وبناء بحديد بحمل قيمًا عقائديّة وفكريّة وثقافيّة جديدة بتقم النبي الله تقتضاها مكارم الأحلاق.

ومن هذا المنطق يسعى البحث إلى الكشف عن الخواص الحجاجية في منون الحديث باعتبارها تشكيلات عطائية أملتها مقامات النبوة والتشريع والتعليم، واقتضتها مهمة الإبلاغ، لما سياقات حارجية وداخلية مخصوصة، ناظرًا إلى الحجاج باعتباره مكوّقًا من مكوّنات الخطاب النبوي - وليس المكوّن الوحيد - تنفاعل معه مكوّنات أحرى هي من طبعة الخطاب ومقتضاته مثل المكوّن البيوي، والمكون المقامي السياقي أن محاولًا استحلاء خلف الطرائق الحجاجية، والأساليب البوهائية اللغوية وغير اللعوية التي كان بعصدها الرسول في الترسيخ معتقد، أو استبدال مفهوم أو البوهائية اللغوية وغير اللعوية التي كان بعصدها الرسول في الترسيخ معتقد، أو استبدال مفهوم أو غاعلن بصلها بسياق التداول. غير مغفل كون الحجاج في الخديث النبوي ليس غاية في حدً غاعلي بعدلها بسياق التداول. غير مغفل كون الحجاج في الخديث النبوي ليس غاية في حدً ناته وذكنه وسيلة لتحويل المضامين التشريعة والنوبوية إلى منحز فعلي وواقع سلوكي، حيث السعي ذاته، وذكنه وسيلة لتحويل المضامين التشريعة والنوبوية إلى متحز فعلي وواقع سلوكي، حيث السعي لحقيق غاية الإبلاغ، مما جعل هذا الحجاج يشير بعده من الخصائص التي تفرقه عن أي حجاج المحقيق غاية الإبلاغ، مما جعل هذا الحجاج يشير بعده من الخصائص التي تفرقه عن أي حجاج المحقيق غاية الإبلاغ، مما جعل هذا الحجاج يشير بعده من الخصائص التي تفرقه عن أي حجاج المحقيق غاية الإبلاغ، من مصوصية الخطاب النبوي نفسه.

فمن خصائص الحديث النبويّ أنه : «لا ينبني على حجة منطقيّة عقليّة خالصة وفق للقاهيم التي سادت في نظريات الحجاج الأرسطي وتطوراها الحديثة... ولكنه ينبيّ على متكا سياقيّ يتعلق

١ - لفجاح في قفران ض 8

مغيوسة في تطريبة البلاشة الموسة العسمان وتوجيبه «لاللة السحى عيب طبيع بالمعسمة للمعاسر والتونيع الرساس.
 الطبعية الأولس. 2008 ص 215.

<sup>3 ،</sup> صفة المكارة مستقدم المامن كانات الفيساج والفقيطية واقباق التقويل في اداخ فيثانة من تفسيس سيورة البضرة إيجات في الأشاكال والامستراتيجياتان على الفساهان دار الكانات القديسة القصادة بهروت، انطبعية الأولس 2010 خطبية من 60

بعناصر سياقيّة تحكم عمليّة النواصل بين المرسل والمستقبل، "، تتراوح هذه العناصر السيافية ما بين عناصر لغويّة وغير لغويّة نشترك في عملية الإفهام، والوصول إلى المعنى المراد.

ومن أهمة حصائص الحماج في الحديث النبوي أيضًا أنّ طرقي الخطاب في الحماج النبوي لا تحمع بنهما العداء والصراع والاعتلاف وطلب الغلبة والانتصار كما هو الحال في المقام المجاجئ فعد أرسطو وعنورحدا حدوه من منظري الحجاج في المجتبر الحديث، فهو حجاج لا ينبني يملي الاعتلاف، والعلاقة بين طرق الحجاج هي علاقة وعالية في الشفاقية والصدق، فالمحاطب لمنا يستهدف بالإقناع من يؤمنون به نبيًا ورسولًا شاهدين وغالبين، أن فالحديث النبوي في حمّد شوبته الله المدين وغالبين، أن فالحديث النبوي في حمّد شوبته الله الله المنان، وأمنوا بأن الموالية وسي يوحى.

غير أن هذا الحطاب وإن كان في مبدئه حطابًا حاصًا للمجتمع المسلم، فإنه - كما القرآن الكرم - في حقيقته خطاب عام، لحمهور عام في كل زمان ومكان، وهذا الحمهور العام (العاقب) لا يخلو في زمن من الأزمان، وبلد من البلدان من أن يكون فيه المعالد، أوالكافر، أو الشاك، وهو ما يسقِعُ القول بأن فداسة النصق وعصمة قائله وتحمل الخطاب مُوحَهًا إلى الحمهور المعتقدون المؤمنون، وبدرك في مرحلة المعتقدون المؤمنون، وبدرك في مرحلة المعتقدة الإعتقاد أن تلقاه المعتقدة أو المستبداله فعله الموسائل النفظية المقالية والقرائية المقامية تتفاعيل فيما ينها داحل أنسجة الخطاب، ليبلغ جملة من الوسائل اللفظية المقالية والقرائية المقامية تتفاعيل فيما ينها داحل أنسجة الخطاب، ليبلغ المطلبوب، ويُصاب بحاللقد : دحصًا أو تعديدًا أو إنشاء جديدًا إلى

إله أما من حيث الغاية فالخطاف النبوي خطاب قصدي مُوبَد، بروم النائير والنغيير. وإذا كالت فاية الحجاج في غير القرآن الكريم والحديث النبوي هي إحراز المنفعة، وتحصيل الفائدة، فإن الحجاج النبوي - كما الحجاج في القرآن الكريم - غايته بيان الحقيقة، وتعديل السلوك، وترسيخ القليم والمعتقدات، واستبدال الأفكار، وهو مبدأ (أي مبدأ استبدال الأفكار وتعديلها) يُعدّ ومن الأصول البائية (ل) كل حطاب حجاجئ بروم النجاعة، ويهدف إلى التحويل، أم.

ة «مقدمة في تظرية البلاغة النبوية التغياق وتوجيه الآلة النفي ص 216..

<sup>220</sup> œ .imil ∈ £

المحاح والحقيقة وأقال التأويل من 92 - 93

ا السابق حاشية من 113

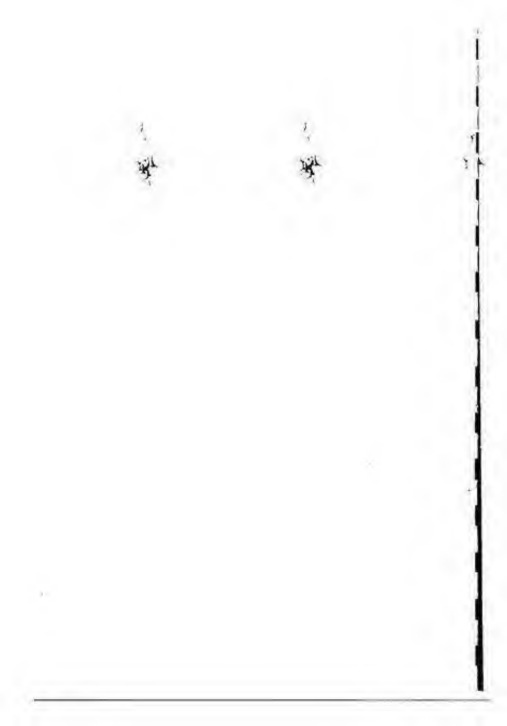
-144

وانطلاقًا من هذه الخصائص يروم البحث الكشف عن حصائص الححاج وأليات اشتغاله في الحديث النبوي، باعتباره نصًّا غير قابل للخضوع لنظريّة بعنها، ولكنه قابل لأن يُقرأ قراءة حجاجيّة في ضوء جملة من الأدوات المهجيّة التي ستفضي بالبحث إلى استحلاص الرسالة النبويّة الإقداميّة في المتحجديّن.

\*

X

# الفصل الأول علاقة الحجاج بالبلاغة والتداولية



# المبحث الأول الحجاج في الدرس البلاغي القديم





# و أولًا: البلاغة والحجاج

إ علاقة البلاغة بالحجاج علاقة قديمة ومحدة، بدأت عند اليونان الذين أحلّوا الحجاج من الملاغة عملًا رفيمًا، باعتبار أن البلاغة قادرة على التأثير والإمناع والإنساع في آن واحد، وباعتبار أن التأثير العقلي الرهاق فقط، بل له علاقة يجانب الانفعال المائلة أيضًا، لأن العقل والعاطفة الإينفصلان. وفقا السبب وقع التفريق ضد ذلك الحين لمي ما يرتبط بالبرهنة الخاصة التي يجب أن تطابقها آلية استدلال قابلة لقول الحق، وبين ما يرتبط بتفاعل النقوس الذي كان يجب أن تطابقه آلية تعبيرية قابلة لأن تؤثر وتحلب احتسام المنفوس الذي كان يجب أن تطابقه آلية تعبيرية قابلة لأن تؤثر وتحلب احتسام المنفق، وهذه الآلية هي (البلاغة)".

فالاهتمام بالحجاج لا يتطور إلا في إطار أشل هو التواصل، والواصل يقتضي الاهتمام بالرسالة فللم الذي يقتضى بدوره الاهتمام بالحجة، وبطريقة توصيلها وتبادلها في وهذا الاهتمام بالحجة، وبطريقة توصيلها وتبادلها في وهذا الاهتمام بالحجة تولد عنه الاهتمام بالإقتاع وبالآليات التي تضمن الحصول على موافقة المتلقي، وكما يقول أون باي : وإن الحجاج هو نشاط ثقاق في الانتاج والتلقي، في وبالتالي فالحجاج شكل من ألفكان التواصل والتحاطب والنقائل والحوار ليس له موضوع محده وهذا التواصل يتم عبر طرائق وأمثال التواصل والنفة العادية، فالحجاج في المناب والنفائل والموقع عماء خاصة أن بجاله هو المحتمل والمتوقع كما ألم المال مع البلاغة المداهم عليها، خاصة أن بجاله هو المحتمل والمتوقع كما ألم الحال مع البلاغة الدائمة المناب الملاغة المناب المناب المنابعة المنابع معها، خاصة أن بجاله هو المحتمل والمتوقع كما

إلا أنه وتيحة لعدم وجود تعريف محدد للحكة، ولاحتلاف نظريات الحصاج حول مفهوم المحكة، فإن علاقة الحجاج بالبلاغة لقها الغموض والاضطراب، فبعض النظريات تعتر الحكة شيئا وعدانا عن الاستدلال أو الرهان، وفي مضها الآحر تمثل الحكة استدلالا غير صوري، وفي معضها يكون الاستدلال غير المسوري حكة في بعض السياقات دون غيرها، وهذا بدوره أثر علاقة الحجاج بالبلاغة، ففي حين أنّ الحجاج والبلاغة يظهران كأفسا مترادنان في يعض السائلة يظهران كأفسا مترادنان في يعض السائلة عنول في البات

ا - بنظر: البجاع بين النظرية والأسلوب, ص 7.

أن يتظير تاريخ لطوينات الفجناج فيليب بولنون ومينل جوتيب، ترجمية أد محمد سالنج محصد الغامندي مركز التطير المعلمين جابعية اللبات عبد العزيز - جنية الطبعية الأولني 2017، ص13 - 14.

 <sup>12</sup> مسما ناواصل تغیر در 12.

ة ، يطر الساق السفحة تقسها

بيطس مين إلى كالباد تعليب و النهيج المحاجس على النهيوس "حجاجية الضرفة الفرائية - إمقال)، صابير الجناشية.
 سيمين المجاح مفهومية ومجالاته، ح أ، ص 193

التعبير، وفي نظريات أخرى يكون هناك تعايش بين الحماج والبلاغة في علانة غير ثابتة "، فالمحاج تسازعه عدة حقول وظيفية، فهناك حجاج خطائي (بلاغي)، وحجاج قضائي (فانوي)، وحجاج فلسفي، ورياضي، وغر ذلك ".

والبلاغة كذلك لم يكن لها مفهوم مستقر عبر تاريخها، فعدد أرسطو كانت تشكّل جزؤا مهمًا من عنوى النياصيل، ثم تداعت عند الرومان لتصبح في التعبير الجميل، وآلية للمصاحة المهنية بالشكل فقط، وفي عصور متأخرة كان للبلاغة معنى سلي برادف السطحية والتصبيح ، ودَثُلُ ناشئ عن اختلاف التصورات حول الجانبين الإقناعي والإمتاعي للبلاغة أقا. وعلى أن هذه القسمة بين في الإقناع والإمتاع الحلّة للحزء على الكل تبدو باهنة عند ورثة التقليد الأرسطي (الأرسطيون المحدد) الذين لا يفصلون بين البلاغة والحجاج تقريبًا، لذلك تحدّدت البلاغة الجديدة عندهم بكوتما وسالط انتفات خطابية قادرة على التأثير، وباعتبارها وفيا للإقناع بواسطة الخطاب، وبوصفها ووسالط لفظية مؤدّة، حاملة على اعتقاد وجهة نظر أوتعديلها، أو توجيه الأخرين إلى تأملها، أو المّا مسافة تخاطية تزيد أو تنقص بحسب بلقاصد، أقا

وتذلك عندما تأسست علوم اللسان والإنسان في عصر النهضة، ووصلت عمليّة الفصل بين العلوم الإنسانيّة إلى مداها في إطار التخصص بدأ المحقّقون من الباحثين في بحال التداول الحجاجي، ونظرية الأدب وعلم النعلّ يكتشفون أن ما يبحثون عنه في تناولم لشتى أنواع المطابات الاحتماليّة المؤثرة موجود في علم البلاغة، فعادت البلاغة عودة نشطة لتجبب على السؤال حول إمكانية قيام بلاغة عامة تستوعب المجالين والتداوق المجاجي / الأدب وعلم النصّيّ؟.

يقول أوليفي رسول (Olivier Reboul): والبلاغة ضرورة لا غنى عنها، لذلك فإننا لا بُعتث يلاغة إلا لإنشاء بلاغة أحرى. وهذا ما يشهد به التاريخ، بعد أن سقطت في نسيان يطبعه الاحتفار إلى نماية القرن التاسع عشر، عادت إلى قونما خلال الستينات [من القرن العشرين] فائبهنا إلى أننا تستعين بما في الإشهار والسياسة والتعليم....ه، ومن ثم كانت العودة إلى البلاغة أ

<sup>1 -</sup> ينظر: تاريخ نظريات البجاح ص 15 - 16.

<sup>2 -</sup> ينظر: اخجاج ولأستدلال الجاجي اعفال: ضمن الجباج مفهومه ومجالاته. ح3. ص 33

<sup>3 -</sup> بنظر : ناريح نطريات افجاع ص 15 .

 <sup>•</sup> بعضر: اقتصاح وشاء اقتصاب في ضنوه البلاغية الجديدة ثمينية الدميزي شيكة النشر والترزيع السدارس - السدار البيضاء العضمة الأواس 2011م من 8

<sup>5 -</sup> الحماح ومناء الخطاب س ١٥٠

<sup>6 -</sup> ينظر الخطاح فيحث بلاغم فما البلاية افقال محمد العمري شمن للبياح مفهومة ومجالات ح 1, س 10 - 10

<sup>7 -</sup> أسابل ضمن الماع مقهوده بعجالاندع 1, من 21

" بمن حلال ما أحماد شايم برلمان (البلاغة الجديدة)، فكانت نظرية الحجاج التي طؤرها بيرلمان ويُتكا من أهم الطروح للنبثقة عمّا يُعرف أيوم ببحوث البلاغة المعاصرة"، التي وضعت البلاغة في صلب بحالات الحجاج"،

ونذلك عندما عدّدت آموسي أهم المقاربات الممكنة في نحليل الخطاب (المقاربة اللغوة) والمقاربة المنوة والمقاربة الانتخاطبية، والمقاربة النحائية والمقاربة الانتخاطبية، والمقاربة الانتخاطبية، والمقاربة الانتخاطبية المنظابات ألا وأن المنظاب الحجاجي لا ينفث عن الحطاب البلاغي الإنتاعي. فهي تعتبر تلك المنظابات مخطابات متفاعلة داخل نسيج الخطاب الموحد، "، ومن عنا فإن الحجاج مرتبط بالبلاغة ارتباطا وقبقًا، ولا يمكن تعربته من الأثر البلاغي، فالمحاجج يسعى إلى الحصول على موافقة المحاطب واستمائته عبر التقنبات البلاغية التي يستخدمها ".

و فالبلاعة إذن ، تمكّل منذ الفدم وحتى عودتما من سديد في القبرن العشرين الإطار المتاليّ لنظريات والحجاج، فهي في جوهرها تأمّل شامل حول الطريقة التي تبدأ من اكتشاف حجّة ما وحتى قبولها • **أل** رفضها من متلفيها،™.

## الله : الحجاج عند اليونان

إذ الحديث عن الحجاج في الدّرس البلاغي قلبهم وجديد، يستلزم الحديث عن الخطابة، وعلى الأحصر الخطابة النوائية و ، تقليدناً تُحبر الخرية الحجاج الحزه الأساسي من النظام النطابي، أما الخلاج الحراج الحزه الأساسي من النظام النطابي، أما النظرية المحاج الحراج الحراج الحراجة والمحاجية وحدث إرهاصائها النظرية الأولى حدد أرسطو في كتابه (الريفارية) - كما عرجمه علماؤنا القدماء في بادئ الأمر - فاليونانيون أعلوا من شأن الحجاج وأحلوه من البلاغة غلا ربعا المحاد والحلوم من البلاغة غلا ربعا الإدراكهم بأن امتلاك الناثير في الطرف الأحر لا يكون فقط عن طريق العقل بل وكذلك عن طرق العواطف والأحاسيس أن ولهذا الغرض ومنذ ذلك العصر وقع النقريق بين ما كان يرتبط عن طرق العواطف والأحاسيس أنه ولهذا الغرض ومنذ ذلك العصر وقع النقريق بين ما كان يرتبط

١ - ينظر: مفهوم الخباج ونظوره في البلاغة العاصرة ابشال محمد سالم محمد الأمين الطارعة ضمن الخجاج معهومة ومجالاته ح2 مر 180

<sup>₹ -</sup> بنظر: اقباح في العلسفة وفي تديسها: امغال. محمد اعبيدة شمن: اقماح مفهومه ومجالاته. ح 3. ص 84.

<sup>3 -</sup> يتخلم: الخجاج مين الشوال والشال تظهرات في أب الجاحيظ وتفصيرات الطبيري. دعلني الشبيعان مصكيلياتي للتشير والدورسع لوسس الطبعية الأولس 2000م من 20

المماع بين للنوال والنال ص 20

كًا - بخطر: اختباح في الفلسفة وتدريسها. الفقال ضمن: اختباح مفهومه ومجالاته, ج 3. ص 85.

١٢ من نظريات اللماح ص ١٢.

<sup>7 -</sup> افيماح. كريستيان يلايتان ص ١٢.

بعقر البجاح بين النظرية والأسلوب دس7:

بخالص البرهنة (Ratio) التي كان يجب أن تطابقها آلية استدلال قابلة له وقول الحقي، وبين ما كان يربط به وتفاعل النفوس، والذي كان يجب أن تطابقه الية استدلال قابلة له وأن تؤثر وتحلب، اهتمام طائفة من السامعين. ومنذ ذلك الحين حصل تفريق سيظل قائمًا على استداد هذا التاريخ للمحاج بين ما ينتمي للرهنة التي تستخرج من إفرازات النفسية الإنسانية من ناحية، وبين ما ينتمي للإقتاع والذي يقاس بطاقة التأثير في طرف آخر من خلال حركات المؤثره "، فالبلاغة لابست الخطابة وارتبطت بما منطقة الإقتاع والتأثير، وعليه فإلى التأريخ للحجاج سينطلق حتمًا من البلاغة اليونانية، وتحديدًا من البلاغة السوفسطائية التي وتحمل في أحضائها بذورًا لميلاد تفكير حجاجي قد وسمه تاريخ الفكر بأنه ينهض على قواعد المعاطقة هي أحضائها بدورًا لميلاد تفكير حجاجي قد وسمه تاريخ الفكر بأنه ينهض على قواعد المعاطقة هي

## أ/ الحجاج عند السوفسطائيين

تعود نشأة الخطابة (البلاغة) السفسطالية إلى الخاكمات التي قامت في صقلية حول لللكية، وما كان فيها من نزاع كير حول حقوق مُدّعاة لا يمكن نبلها إلا بامتلاك ناصية القول، والقدرة على الاحتجاج والسرافعية. حيث قام العلاغيتان حيلون (Golon) وهيرون (Hieron) حوالي سنة (485 ق. م) يتهجير السكان ومصادرة لللكية من أجل إعمار سيراكوزه وتمليك للرتزقة، لكن انتفاضة ويَمْرَاطِية أطاحت بالطاغيتين، فقامت محاكمات وزاعات نضائية لا تحصى من أجل إعادة الوضع السائل، فقد كانت حقوق الملكية غير واضحة تماناً، وكان لحده المحاكمات نمط حاص، فكانت نجيح هيفت شعبة كرى من الحلفين بلزم لإفتاعها التمتع بالفصاحة المتضمنة للمعتراطة (ع)، واللم

<sup>1 -</sup> السابق الصفحة تنسها .

<sup>2 -</sup> البكانية الساء سطائية وفاقية البحداج تهافيت العسس وفيناء الحقيقية لمقبال إن أحميد يوسيف ضمين: الحجياج مفهوسة ومجالاتيم ح 2 شر9

<sup>3 -</sup> الديقراطيسة : لفسط مؤسف من لعظين يونفيين أحدثها (يسوس) وهفتناه الشبعب والأشر (كراشوس) وهفتناه التسهادة فيهفتس الديفراطية سيادة البشرعير وصلي نظيام مياسيين اجتماعي اقتصيابي تكنين السنيادة فينه الحديث الواطنيين لا لقرار والاطرف في نبطر من القريب القامد في 17 أفساط العربية والقرنسية والإنكليزية واللاتينية. جمهمل صليبية فاز الكشاف اللفنانس " يسروت - ليشان المكتبية للدرسية، بيدروت " ليتمان ح أن ص 569 - 650

٤ - الدياغوجيسة الدياغوجيسا سن البونائية بسا مين الرسوس) أي الشسعت وتموجها أي الغيسال وعس إسسترانيجية الإنساع الاحريان بالديناغ الإنساع المحاولة ويشيخ المستقالة ويشيخ السيدة المحاولة المحا

141

المادة الحديدة والمباذقليس، ووكوراكس، - وهو أول من أحد أحرة صقابل دروسه - وتيسياس. واتعقل هذا الدريس إلى أتبكا وأثينا. ومنذ أواسط القراد الحامس ق.م صارت الخطامة (البلاغة) عرف اثبته "!

هذه التحولات السياسية والاجتماعية ومناخ الحرية الجديد" والجماعية في اتخاذ القرار والماعدات وهيدة الحلفين) في المحارث ومناء الحالية (بلاغيًا) حديدًا الحليظة وتوانينه التي انبرى المحص السفسطانين إلى تعليفها نظير مقابل مادي، حتى أصبحت الخطابة والبلاغة) حرفة تتوحى تكوين الحطباء وتوجيههم إلى الجدل وفن الحوارث، وأصبح الكلام كما يقول فيرنان: وأدة سياسية المعالمة في مدر الصنائع الإنسانية، إذ اعتبر السوفسطانيون أن الصنائع جمعها من طب وهندسة الحمار وغيرما، لا يمكن أن تحقق للإنسان والمدينة حيرًا ما لم ترفدها سلطة الفول في وقد المخالفة محسب حورجياس - ليست في الحقيقة بل في القول، فالقول المفنع طاعبة لا يفاوم ". وكلانة - تحسب حورجياس - ليست في الحقيقة بل في القول، فالقول المفنع طاعبة لا يفاوم ". فكان أن المناس إلى الدين امتهنوا كتابة الخطب والمرافعات، قدم فيه بحموعة من الألبات التي يوجهه في الأساس إلى الدين امتهنوا كتابة الخطب والمرافعات، قدم فيه بحموعة من الألبات التي ماشود على المحاج بطبيقة فقالة أمام الحاكم. ولم بصل من الكيب صوى آثار غير مباشرة عن لمريق أرسطو الذي كان يستشهد به ". وهو كما يعتقد بنوا (Benoit) مصنف من الحبل والخدع

ا : يعطب المرادة جميعة للبلاضة اللمرسة. رولان بنايت لرسينة : عضر أوكان رؤية التنظير والتوزيج القاصرة الطبعة الأولس 2011 ولي 24 - 25

ا يقدر كل ومن فيليب برونون وجيل جوتيت في وصنفهها التاريخ نظريات اقتباح أن المجاح لايكس أن يتطاور ويسارس السي مجتمع شيمولي واستنبنادي فوجبوده لينمن لنه معنس إلا في مجتمع ينسباي فينه أفياده أو علس الاقبال يكسون و يهتمها معندنا يعم النبياة فلمرارات فينه يطريقية جماعيات، ابتظار : تاريخ نظريات الاجباع من 140 واقب كان اأتوج القسام في عصر النبيوة بتهتم بهذه الحرية السياسية والنكرية الناصة، ويضوم على مبدأ السياراة والعدل ويتخذ من القساري صهيما في كل مناصي الحياة وبنياء عليم جناون الأحاديث النبوية الشيرية انتشاح بأساليد الحجاج التناقية أفاضة بها كمنا سيتضح في الفضيل الفائمة بحيول الله.

<sup>§ \$ ،</sup> يتناع : السوفس طائرة وسلطان القبول تحدو أصبحل لعسانيات سبوء النينة تعضال)، محصد أمسيداد تصمين : اكجساح \* معهوست وسيالات، ح ≥ ص 50.

١٠٠٠ - ناريخ تطريان الحساج من 20

<sup>\$ 3 -</sup> ينظر : النباع عند أرسطور الطال: ونعن : أنهم تطريقه الحباع في التنالب الغربية. من 55

وينظير «سيونسسطانية وسلنظان الشوق لسو أسول لسانهات سيرة النينة (مقال) دهمان الخجاج مفهومه ومجالاته.
 ع2. ص 47

بنظر : بنظر: اقتماج عند أرسطو (مقل) ضمن: أهم تطريات اقتماح في التقاليد الغربية. ص 200.

<sup>1</sup> سطر: تاريخ تطربات الحاج من 20 - 21

لكل حزء من الخطاب، وصبغ للبداية، واحتباطات بلاغية للاستهلال، ومهارات لترتيب الأحداث للسرودة للقضية، وحجج متخصصة، وألّف وسبلة تفصيليّة للإنبات والتفنيد، سواء أكان في الاتمام أم في الدفاع، (ال

ُوحدَّد كوراكس والأجزاء الخمسة الكبرُى للخطاب التي ستكون ولعدَّة قرون تصميم الخطابُ الحظائِي :

- الاستهلال
- السرد أو الفعل (علاقة الأحداث)
  - المحاججة أو الأدلة
    - الاستطراد
      - · 12121 -

ويمكن بصفة عامة تلخيص مزايا البلاغة الحجاجيَّة التي أنتجها السونسطائيون في الآتي :

- إدخالهم البلاغة في مدونة أوسع من للعارف من خلال الاهتمام نجمالية اللّغة الإقناعية وقدراتها.
- تنظيم البنيات التربوية الأساسية في المجالات المحتلفة : في النحو، والقصاحة، وحتى العلوم
   كما يقول روبريو .
  - تأثیرهم فی تطویر الدّمیه انقدیه,
- إضافتهم طرقًا قعالة لنظرية الحجاج، مثل: تنافض الأنكار (وهو ما أدّى إلى توجيه اللوم لهم)، والقول بنضاد الأصوات (Antiphonia) بمعنى أن لكل خطاب خطائا مضادًا، ولكل حكة صمّة ننفضها، لأنما تنبني على رؤية مخالفة للأشياء، أو تصف واقدًا معايرًا.
- وضعهم نظامًا لاستخدام محسنات التأطير التي تسمح نقدتم وجهة نظر، أو تصويب رؤية، أو ميزة لموضوع، أو لرأي ما.
  - رحمهم مفهوم الاحتمال أفلًا لنعامل الناس وتفاعلهم مع بعضهم البعض.
  - إثقالهم المحادلة ، وصنوف المحاورات القائمة على الاستدلال المنظم بقواعد مضبوطة ٩٠.

<sup>21 -</sup> النسايق صر 21.

<sup>2 -</sup> فرارة جميدة لليلاغة لقدية, ص 25

<sup>2 -</sup> ينظر المقامدة فالأقليبة التحليف للمحسلليج التقال. المناس السنود شوس المنح بطريف الفيساج لسي التقالهم الغربية من أرسيطو إلى البوم حاشية من 45 وتاريخ بطريات الخيباج بن 21 - 25

على أن البلاغة الحجاجية السفسطائية لم تسلم من النقد اللاذع، حبث كان للسوقسطائيين الوهم الجريفة التي استعدت عليهم فلاسفة اليونان فيما بعد، ومن ذلك أغم حعلوا الإنسان وتهيار المفيقة، ورفعوا شعار : والإنسان مقياس المقيقة، والم يعتفوا بالنوابت في الفكر والاعتقاد السلوك والأحلاق، بل اعتبروا الحقيقة ما يراه الفرد حقيقة، والفضيلة ما يبدو له فضيلة، ورأؤا فه لا بأس من المحود إلى الحيل الحطائية والألاعيب الغولية في سبيل تحقيق مصلحة شخصية فحديث، وهو في حمل خصومهم يصمون حجاجهم اللغالطة والزيف وصناعة الأرهام.

وسواء أكان النقد الذي وُحه إلى السوفسطانيين صائبًا أم غير صائب، فإنّ الحجاج المنفسطانيين شكّل أول معالم نظرية الحجاج في البلاغة البونانية القديمة، وكان للسفسطانيين المختلط أثر حاسم في تحريث الفكر حول العديد من المعضلات الفلسفيّة، فضلًا عن الإثارة المقسمة لأبوي الفلسفة النربية : أفلاطون، وأرسطو، وليس أدّل على ذلك من أن نسقيّ هذيهن المعريّن قد انشغلا وضمن مساحة هامة فيهما بالإجابة على أسئلة السوفسطانيين واستشكالاتهم ألمادلاتهم، وكان لفكريّ التوجيه والتوظيف (ربط الحجاج غكرة المتفقة أو النفعية المتعلقة المنافر، وتوجه الحجاج بحسب مقتضى المقام الذي يدور فيه الحوار) دور بنائيّ قويً للمعلم البحوث المحاجبة الماصرة 40.

# البر الحجاج عند أفلاطون (427 ق.م / 347 ق.م)

لم ينفق اللاسفة اليونان مع المنهج السونسطائي في الحجاج، ولا مع غاياته النفعية، وربا لم على ينفق اللاسفة اليونان مع المنهج السونسطائي في الحجاج، ولا مع غاياته النفعية، وربا لم المحتودة في استمرار مظاهر الحرية والفينقراطية، وما الازمها من ثورة فكرية طالت كل شيء، فأرادوا المحودة إلى مدينة أفلاطون الفاضلة التي يقي فيها السيد سينا، والعبد عبدا، والحزن جزئا ... إلح وارتكز هذا الحلاف أو الاحتلاف - وهو ما يهم البحث - حول طريقتهم في الحطابة والمحاج والحاورة، فتصدى لهم أفلاطون، وقصهم بتمويه الخطأ بالشطق المزحرف وقوة البلاغة، وربط المحاج السوفسطائي بزيف القول وقلب الحقائق، وإيهام الجماهير، وتشكيكيهم في الثوابت المخاتق، وإيهام الجماهير، وتشكيكيهم في الثوابت المخاتق، وابهام الحماهير، وتشكيكيهم في الثواب

آيا ۽ يُنظير : افيجياج والغالطية مين افيوار في العضل إلين العقيل فين افيوان رشيد الرائسي. دار الكنتاب الجديث المحمدة. يستهوء - ليسان الطبعية الأوالين 2010 م من 19

المنظم السابق المشحة نفسها

<sup>&</sup>quot; و بلاية الإفتياع في التلك رق با عبيه اللحليث عنادل بنت برات سفاط، يباروت - لبنيان منشبورات الاحتالاف الجزئير دار. الأصبار الرباط العليمية الأولس 1952م من 99

أ بيطر: الجاع في البلاغة المعاصرة ص 21.

بين الإنسان والإنسان، نهو حجاج يـقوم على لتملّق (Flatterie)، والتملّق تسلّط بالقول ماكر مقتع <sup>(۱۱)</sup>، فلتن كانت الخطابة عند السونسطانين «صانعة إتناع،<sup>10)</sup>، فهي عند أفلاطون : «صناعة قيادة النفوس بالقول،<sup>10)</sup>

' وتظهر آراء أفلاطون في الحجاج السوف لطائي من خلال محاورتين النتين : وقرحياس، ووفيدرو، نقام فهما الحطابة السوف طائري والميدرو، نقام فهما الحطابة السوف طائري والمغيرة وبحث فيهما عن علاقة القول الخطبي السوف طائري والمغير، وبالشروط المحل المول من محاورة ورحياس في موضوع الحطابة ووظيفتها (في مدى متروعية قيام هذا القول، وما يقدمه للإنسان في المدينة الفاضلة)، فمن حيث الموضوع فحص موضوع الحطابة في ضوء المقابلة : علم/طن، وذكر أنَّ الإنتاع نوعان : إقناع بعثمد العلم، وإنتاع يعتمد الطن، الأول مفيد، والنافي غير مفيد ولا يولد معرفة وهو موضوع الخطابة السفاحة فون بقلك القول الخطبي (وهو نوع من القول الحجاجي) ، ومعيار العلم، واعتبره بقلك غير مفيد على المحاجئ) ، ومعيار العلم، واعتبره بقلك غير مفيد على المحاجئ) ، ومعيار العلم،

وفي المقطع الثاني من المحاورة قيم أفلاطون وظيفة الخطابة في ضوء المقابلة : حير/ لذّة، وصنّف المسافع التي تحقق الحير للإنسان إلى أربع : افطب، وافرياضة، والعدل، وانتشريع، تنضوي تحت معيار الخير، وجعل الخطابة (الحطابة السفسطانية وليست الحطابة مطلقًا) منصوبة تحت معيار الذّة، واعتبر الخطابة طبعًا وزينة وقولًا يتناول الظاهر لا الحقيقة، ويقصد إلى تحقيق اللّذة لا الحير<sup>38</sup>. ومن هنا يظهر أن أبرز ملمح في المنهج الذي اعتمده أفلاطون في تقييم القول أنه منهج أحلاني مثالي، حيث بحث في صلة القول بالقيم، فوزنه في المقطع الأول من المحاورة بمعيار المام، ووزنه في المقطع الأول من المحاورة بمعيار

ولم يخرج عن هذا المنهج في محاورته الثانية وقيدرو، وإن كان ألم فيها بجوانب الشكل في الحجاج السوفسطائي، وموقع الشكل في صناعة الخطابة، حيث يرى أن السوفسطائين انصرفوا إلى تحويد العبارة والاحتفاء بالشكل. وهذه المبالغة في تحسين العبارة لا تجعل القول جميلًا – بحسب رأيه -

<sup>1+</sup> الحجاج عند أرسطو. (مقال؛ ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، ص 84.

<sup>78</sup> m July 2 - 2

<sup>3 -</sup> افتطابة الترجمة العيبية القدية, ص 29.

<sup>4 -</sup> يَعَلَّرَ : الحَجاحَ عَنْدَ أُرْسِطُو لِمِعَالَ، ضَمِنَ : أَهُمَ نَظْرِيكَ الْحَجَاحِ فِيَ النَّعَالِيدَ الغربِيةِ. ص 62

<sup>5 -</sup> سطر السابق ص 63

<sup>6-</sup> بنظر السابق س 64

<sup>7-</sup> بنظر السابق ص 65-71

الصناعة القول الحقيقية تسندعي حصول شرطين : معرفة مُنتِج القول، وقدرة مُنتِج القول على معلى وقد في القول القول على معلى وله نظامًا مكتملًا بحب أن يلازم حركة الفكر في تفريخ لوازم الحقيقة المدروسة الله وحتى يكون القول تفائد عند حينه - بهذين الشرطين - إلى إحراج ذلك الحجاج (أي الحجاج السفسطائي) من فضاء القول تمائاه في وبذلك يُنهم أن مسألة الشكل أو الأسلوب عند الملاطون في القول الحجاجي مسألة النوية على الرغم من أن مصطلحي (Inventio) أي استكشاف الملحج، و(Dispositio) أي ترتيب أحزاء القول حاضرات في نظريته الله الملاحدة القول حاضراتها في نظريته المناهدة المناهدة القول حاضراتها في نظريته المناهدة القول حاضراتها في نظريته المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة القول حاضراتها في نظريته المناهدة المناهد

أما الأركان التي رأى أن صناعة اشطابة تبنى عليها فهي ثلاثة : واعتماد للنهج الحدلي، معرفة الواع النفوس وما يناسبها من أقاويل، معرفة ما يناسب المقامات للحلفة من أساليب، البادوالا المبادوات من مفهوم إلى مفهوم ومن قضية إلى قضية حتى بلغ أكثر المفاهيم عمومة، ويتحاوز عالم المبادوس إلى عالم المثل. أما في التفسيم والتوزيع (الجدل النازل) فيفترع الباحث ما انتهى إليه في المبادوات المبادوات المبادوات النازل) فيفترع الباحث ما انتهى إليه في المبادوات المب

أن معرفة النفوس فتستند عنده على مهدا التناسب بين القول والسامع، لأنّ وظيفة الخطابة المقدد هي تحقيق سعادة الإنسان. أما ما يناسب المقامات من أساليب فهو يقع ضمن مراعاة المهدا التناسب في مستوى الأسلوب. وفأقلاطون لا يهشه من الحجاج كسب الفضية، أو إحراج المعلم، أو تحقيق تجاح، وإنما يهمه تحقيق الفضيلة للفسية المخطابة عنده وليست فضاء الماحل قولي بين الإنسان والإنسان، بما في ذلك من علاقات معقلة، ومقاصد مختلفة، وتنوع في الحرام، وإنما هي فعل قولي الخلافية ".

أَمُ الله الله الله الله و الله على الله الله أخلافية تنبذ العالم المادي الزائف (غير الحقيقي) والله الله النحرد والارتفاع من الصدوس إلى عالم التل (وهو العالم الحقيقي بحسبه)، الذي

والله والمراح عند أرسطور تعمال صمن أمم تطريف الجياح في التقاليد الغربية. من 74 - 74

<sup>.74</sup> w July 9

ي و السابل س 81. • ونظر السابل ص 81-82

أ. كتاب الجادعة في ضوء نظريات الحجاج ارسائله فونجا، غلس ضعمت سطيمان وزارة الثقافية والإعلام الثقافية
 إلى المحادث البحريين الطبعة الأولى 2010 م ص 30.

و المحاح عند أرسطو إمغال؛ شمن : أهم نظريات المجاح في التفليد الغربية ص79.

يُدرك عن ملريق التفلسف والتأمل العقلي، ولذلك يرفض الحجاج السفسطائي الذي يناقضاً هذه التصورات، ولا يؤمن بالثوابت، ويعدّه حجاجًا مخادعًا لا أساس له من الصحة، وينيّ حجاجه على دعامتين أساسيتين هما: العلم، والخير، ويعد هاتين الدعامتين أساسًا فكل حجاجًا ويلاغة نافعة.

ج/ الحجاج عند أرسطوا (4.5 ق.م - 321 ق.م) المَّا

تعددت معالم النظرية الحماجية عند البوتان على يد ارسطو في تحايات التي جاءت في سياق تصديه للسوفسطايين، ومواصلة الصراع الذي بداه أفلاطون معهم، عاولًا الكشف عن أغاليطهم من وحهة منطقية وبلاغية، فقد استلهم إسهامات السوفسطائين، وأفلاطون، لكن بلاغته أو خطابته نحت منحى آخر عظفًا، وانفصلت عن كل ما سيقها. فإذا كان أفلاطون على المقول في المختمع (المسارسة الخطية) بتنتي من القيسم الحامعة على رأسها قيسة المقيقة - وهي فيم فكرية بالأساس" - فإن أرسطو لم يقبل بربط البلاغة بالأحلاق وبالحقيقة دون غييز - وهذا انفصل عن أفلاطون - وذلك انطلاقًا من مسلمتين حديدتين : فمن جهة جعل البلاغة أداة أستخام للحير كما تستخدم الشر، وتستحدم للعدل كما تستخدم للظلم، فهي آلية تنتقد الحين تستخدم للحين ، لكنها لوست مناقبة له أو ضده، ومن جهة أعرى حمل البلاغة تقنية حجابية المحو قابل للصواب وليس للحقيقة. ومذا الفصل المزدوج عن الأحلاق وعن الحقيقة حودو المحل الملاقة والشاعر، فيلاغته بلاغة المسل الأول أكثر منها بلاغة مشاعر، فإذا كان صناع الكلام - أي السفسطائين - يستخدمون النفسية والمشقة، والغضب، وغيرها من المشاعر، انفسية الناثير في القاضي والحاقين من دون المشتحدام وادلالل متخصصة، فإن يلاغة أرسطو تقوم على المنطق والدليل".

و و يعد القيام تعذين الفَصْلَينُ استطاع أرسطو أن يرشع حمّل البلاغة لأبعد من الجمال القضائيّ، تحيث ينسمل كل الأماكن التي يُستحدم فيها الحجاج. وذلك بخلاف صمّاع الكلام النين حصروه في التفاش الفلسفي، ".
الذين حصروه في المحكمة، والأفلاطونِين الذين حصروه في النقاش الفلسفي، ".

١ - يتطر: السابق من 138

<sup>2 -</sup> ينظر: تاريخ تطريات الحجاج عن 20.

<sup>29 -</sup> بنظر: السابق ص 29.

<sup>4 -</sup> الساق الصفحة تغنيها.

ودرس أرسطو الحجاج في ثلاثة كتب من (الأرغانون) " هي ، والمواضع، ووالتبكيات المسوسطاتية، ووالخطابة، فاهتم في كتابه والمواضع، بدراسة الجدل، وهو عنده الحجاج في المسائل المكرنة، وعرض للحجاج الجدلي الذي مداره على مناقشة الآراء منافشة نظرية بحضة لغاية التأثير عمل مناقشة الآراء منافشة نظرية بحضة لغاية التأثير المهلمة وفي والتبكيتات، كشف عن قواعد الجلل السفسطائي، وعالج مسألة الكشف عن أسباب المنطابة، بمرض فيه للحجاج الخطابي، وهو المجاج للوحه إلى استمالة المحمور وكفسب نايسه المواقشة حتى لو كان ذلك بمغالطته وإيهامه وعداعه "، وجعل كتابه هذا مخصصاً لبيان وسائل الإقناع المحالكة المحتلفة، وعرف الخطابة فيه (الربطورية) بأنما وقوة تتكلف الإقناع الممكن في كل واحدة ومسائك المحتلفة، وعرف الخطابة الإقناع والمحن أن تُعرف المفتوعة وليس الحقيفة ".

واهتم فيه كذلك بالتقريق بين الحدل والخطابة - وإن كان قد أرجع كليهما إلى صناعة واحدة هي تناعة المتطبق - فافتتح كتاب الخطابة بجملة نصد بما إلى تحقيق حلاقة صناعة الخطابة بالجدل، وعمر من هذه العلاقة بكلمة (Antistrophos) التي عير عنها ابن رشد بكلمة وتناسب الله، فقال : المتاركات صناعة الخطابة تناسب صناعة الجدل، وذلك أن كليهما يؤمان غاية واحدة وهي للحاطبة ... وتشتركان بنحو من الأنجاء في موضوع واحد، إذ كان كلاهما يتعاطى النظر في جمع الأشباء "...

الناس المسائل المسائل الحدل، وأن كلا منهما يعالج بعض المسائل المشتركة بين كل الناس المشتركة بين كل الناس الموسة الموسلة المسائل ال

 <sup>• «</sup>الأرغاسون صو مجموسة دوس أرسطو قبي السقيل التي أغريجها «أسرونيكسوس» بعب ثلاثية في ورثغريبا من وفياة
 • «الأرغاسون صو مجموسة والأرغاشين) عنوائيا وتعتبي (الانبة) أينظير : الأجباح عسد أرسطو ص 85 - 67.

و و المام عند أرسطو شمن أهم نظرات النجاح في الثقاليد الدربية ص 97.

ينظر السابق الصفحة تفسها

و بنظر: اقداع في الفرار. ص18.

<sup>﴾ ؛</sup> الخطابة. الترمضة العربية القديمة، ص 9

و السابق من ق

ع. ينظير: الحجاج ولتشاياه من خلال مؤليف روث أموسين: الحجاج فين الخطباب تمقبال). د على الشيعان ضمين الحجاج ومهرت ومجالات ج2 ص 2/8

<sup>🕏 ،</sup> ينظر : الحجاج عند أرسطو (مقال). صمن : أهم نظريات الحجاج في الثقاليدالفريية. ص 92 - 95

 <sup>♦</sup> للجينان الأطابات أن والوليند بين رشيد قضيق وشيزح ، د صحمت سنايم سنالم الأطلس الأعلس للمنتوان الإستلامية .
 ♦ ما إحياء الغراث الإستلامن القاضرة د ط 1967م حو 1 · 2 .

على ملكة ثابتة يمثّل شكلًا من أشكال الدراسة العلميّة للخطابة، وخطوة نحو تحليل الدواعي والأسباب التي نحعل الحُطابة تحقّق غاياتها المنشودة، وهو ما قاده إلى الوقوف على الأدوات الحجاجيّة الأساسيّة في الحطابة".

ومن هنا تناول أرسطو الحجاج من زاويتين متقابلتين : من زاوية بلاغية، ومن زاوية حداية أ نمن الزاوية البلاغية ربط المحاج بالحوانب المتعلقة بالإنتاع، ومن الإوبية الحداية اعتبر الحجاج عملية تفكير تنتم في بنية حوارية، والمطلق من مقدمات لنصل إلى لنائج ضرورية، وماتان النظرتان المنقابلتان تتكاملان في تحديد مفهوم الخطاب عند أرسطوه، وعليه فإن الحجاج عند أرسطو حجاجان أ حجاج حدلي، وأخر خطابي، الحجاج الجدلي من قبيل ما عرض له في كتاب والمواضع، ومدار هذا المحجاج مناقشة الأراء مناقشة نظرية خضة يغرض التأثير العقلي، وهو نافع عنده في محالين : عال البحث الفكري، وجال تغيير الاصقاد، أما المحاج الخطابي فعرض له في كتاب والخطابة، ومؤ حجاج موجة إلى جهور دي أوضاع خاصة، وليس الهدف منه التأثير العقلية فقط، بل وكذلك التأثير العاطقي ولو بالمغالطة والإيهام أن والحجاجان يُعتاجان استعمال الشكلين الجامعين للاستدلال عند أرسطو: القام، والاستقراء، على احتلاف نوع الحجة في كل منهما. وكلاهما بنشأ حيث المثلاف، فالحلاف ملازم للفضاء المسائي – وهو ما أناد منه ماير لاحقًا في بناء نظريته المحاجية (نظية للسابلة) أن - ومن الاختلافات بين الحجاجية أن الجدل عنده وليس للطلب منه الحقيقة بالأساس – خلانًا لأنلاطون – وإنها المقصد الأول منه هو استحان ما هو خلاقي في (المشهورات)، أي في عوالم الاعتقاد كما نقول اليوم، للاقتراب أكثر ما يمكن في هذا المحال من الحقيقة أن والحقاء المنافقة اللامن عدب أرسطو – على المسائل التي من طيعتها أن تأخيل من المقيقة الأدراء .

ويرى أرسطو أنَّ هناكِ قرقًا في الأتحاء بين الحجاج الحدليُّ والحجاج الخطابيِّ، فالحجاج الحدليُّ حجاج تبكييُّ، له بنته اللغويّة الأساسيَّة وهي السؤال، وهو قياس على نتيجة تكون نقيضًّ القنيَّة التي يريد الجبب حفظها<sup>م</sup>. أما الحجاج الخطابي فهو حجاج إتناعيُّ يقصد به الخطيب

<sup>1 -</sup> ينظش تلخيص الاطلبة. ص 3 - 4. والسبيل إلى البلاغية الباتوسية الأرب طية. فمنال، وسعت الولسي جيس المسلم! مفهولت ومجالاته، ح 2. س 69.

<sup>2 -</sup> ينظر: البطرية اقجاجيَّة من خلال الدراسات البلاغية والتطقية واللسانية. ص 15.

<sup>3 -</sup> ينظر: الحجاج في القرآن ص17 - 18. والحجاج عند أرسطو الشال، شمن أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية. ص 130.

<sup>4 -</sup> ينظر الخجاج عند أرسطور انطال هنمن أهم نظريات افجاج في التقاليد الغربية. ص 121 - 122.

<sup>5 -</sup> السابق ص 115 ـ

<sup>6 -</sup> السابق ص 122.

<sup>7 -</sup> السابق ص 151 - 7

إلناع الجمهور بحكم ما، أو توجيهه لسلوك ما ". ولأن الإفتاع هو غاية الحجاج الخطابي، ولأن ظلطابة عنده وقوة تتكلف الإقتاع الممكن هي مهمتها أن تقدّم كل ما من شأنه أن يقنع، فقد أمن أرسطو المسالك المحتلفة التي تحقق عمل التأثير بالقول، أي التأثير في إرادة الجمهور، ولو في طريق دغدغة العواطف للتأثير في السامعيل، وبلوغ درسة عالية من الإذعان في وأدة الاهتمام في الله أرسطو للإثر الإقناعي للحطابة صبغ خطابته بالصبغة المحاحية، حاصة مع اهتمام في المثورة الشاحرية، والمشاحرية، والتثبينية، وجعل لكل قسم منها موضوعًا، فالمشورية موضوعها فلفيم المشورة في أمر عام أو حاص، وموضوع الشاحرية العدل والظلم، وموضوع الشيشة المدح فلفيم المشورة في أمر عام أو حاص، وموضوع الشاحرية العدل والظلم، وموضوع الشيشة المدح

أما إنتاج القول المحاحيّ عند أرسطو فيمرّ بثلاث مراحل، أو ثلالة عناصر ينبغي استيقاؤها، يقول:
وإن اللاتي ينبغي أن يكون القول فيهن على همرى المساعة فتلاث : (إحداهن): الإحبار من أي
على م تكون التصديقات، و(اثنائية) ذكر اللاتي تُستعمل في الألفاظ، و(الثالثة) أن كيف ينبغي أن
قظم أو ننسق أجزاء القول الله. هذه المراحل أو العناصر اصطلح الدارسون المعاصرون على تسميتها
الإيماد (وأطلق عليها أرسطو enuresis)، والترتيب (وأطلق عليه أرسطو Taxis)، والأسلوب
الإيماد عليه (لحدة أضاف أرسط عصرًا رابعًا أصاء لين رشد (الأحد بالوحوه) وأطلق عليه
الإيمارة يمسرحة القول،، وأسماه بدوي في ترجمته لكتاب الخطابة (الإلفاء)<sup>68</sup>.

## المرحلة الأولى (الإيجاد)

وتكون بالظفر بالحكة ، والتقاط المناسبة بين الحكة وسياق الاحتجاج، حتى يقطع المنكلم المسيل على السامع فلا يجد منفذًا لاستضعاف الحكمة، أو الخروج عن دائرة فعلها، أو نقضها. والحجج مومودة في المشهورات، والمواضع. ومهمة المحاجج الوقوع عليها واكتشافها.

ا - السابق ص 132 .

المثابة الترجمة القديمة حر 9.

إنظر: في نظرية الحجاج دراسات وتطييقات ص 17

إن علو التطابة الترجمة العربية القديمة, عن 17.

السابق ص 181. غذا السابق ص 181.

اً ﴾ وينظر اللحاج عند أرسطو إمقالة بنيين لهم نظريات الحجاج في النفائيد الغربية. ض 174.

<sup>- 1 -</sup> الشيهور عند الرسيطو يعني «الأفاويل الشيتركة عنيه جمهور الساس أو عند الندية للثنف فمتهجر جهيا بسيعون - المولية إلى غياور ما يرتهيم من نيلام» الرجيع السنادق من 307

<sup>?</sup> في يمكن مقام القالمية النظرية المصطلح المشال؛ ضمس أضح بطريات الحجاج في الثقاليند الغرسة مين "بدخلو إلى الينوم ص11.

وهذه الحصح أو الأدلة صنفها أرسطو صنفين : التصديقات الصناعية، والتصديقات غيراً السناعية، والتصديقات غيراً السناعية. أما التصديقات خير الصناعية التي درسها فهم بحال القضاء حاصة، وهي : القوادين، والشهود، والعفود، والعداب، والأنمان". وأما التصديقات الصناعية فهي ما بنشته الخطيب من بحصب أرسطو، وهذه التصديقات تقوم على استكشاف المواضع، التي هي بناء القول الحماحي بحسب أرسطو، وهذه التصديقات تقوم على استكشاف المواضع، التي هي (أي المواضع) المفهوم الرئيس في نظرية أرسطو المحاجية اللهاء على المحاجية المهامة المحاجية المنافقة المحاجية المنافقة المحاجية المنافقة المحاجية المنافقة المنافقة المحاجية المحاجية على أنه حركة بحث واستكشاف مداره (أي المستكشاف مداره (أي المستكشاف مداره (أي المستكشاف مداره (أي المستكشاف مداره المحاجية على أنه حركة بحث واستكشاف مداره (أي المستكشاف مداره المحاجية وبناء هذه المسالك. وهذا الاستكشاف يكون المستحشات المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المسوفسطانين المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المسوفسطانين المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المسوفسطانين المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المستفسلة وبناء المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا المسابع المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا الموقسطانين المناسبة وبناء القول عمومًا، وليس باستعادة أتوال ونصوص حاهرة – كما هو عدا

وهذه الحجج الصناعية تقوم على ثلاثة أنواع من الأدلة: تلك التي تعنيد على شيخصية المتعلمية وسنسي في اليونانية وحجة الإيتوس، وتلك التي تعنيد على عنوى الخطاب، ونسمي في اليونانية وحجة في اليونانية وحجة في اليونانية وحجة اللوغوس، والثالثة التي تعتمد على مشاعر المتلقي، وتسمى في اليونانية وحجة الباتوس، في يقول أرسطو : وفأما التصديقات التي تحتال ذا بالكلام فإنحا أنواع، فمنها ما يكون بكفيّة المتكلم وسمنه، ومنها ما يكون بالكلام نفية المتعاددة تبل التبيت، في الأمر، ومنها ما يكون بالكلام المناسبة المناسبة

ووهذه المحجج بأنواعها الثلاثة يتسبعها أرسطو إلى قسمين كبيرين : حجج خُلُقيَّا ذائبة، وأخرى منطقيًّا موضوعيَّة، أما الحجج الخُلُقيَّة الذائبة فدرس فيها أخلاق الخطيب، وعواطف السامعين وانعمالاتّم. فخُلُق الخطيب من أقوى عناصر الإفناع عنده، لأنَّ الإقناع يكون أقوى كلما كانت

<sup>1 -</sup> ينظر: الاطابة الترجمة العربية القدينة. ص 9.

<sup>2 -</sup> ينظر: الحجاج عند أرسطو (مقال). ضمن أهم نظريات الحجاج في التفاليد الفرنية. ص 186.

<sup>3 -</sup> السابق ص 188.

<sup>4 -</sup> تلخيص الخطابة ص 50

<sup>5 -</sup> ينظر: الجباح عند أرسطو اعمَال: ضمن أمم تظريات الحجاج في التفاليد الفريية. ص 175 - 177.

<sup>6-</sup>ينظم : تاريخ نظرينات الحصاح ص 32. ومن فإنينات الانطاب البلاغني: حصادي منصود دار قرطناخ التطنين توضين الطبعية الأولىي 1990 برس 1902.

<sup>7 -</sup> الأعقابة, الترمية العربية لشدية، ص 10.

<sup>8 :</sup> اللق الأدبي الحديث، صحم عنبسي خلال نهضة محم للملناعة والفشر والتوزيع الغامرة، د ط. 2004م ص 400.

ألفقة في القائل أكبر، وهذا المُلْق يصنعه الفطيب عن طريق ما يقوله وليس عن طريق ما يظفّه المناس عن طريق ما يظفّه المناس عن خُلفه قبل أن يتكلم"، وأمّا بالنسبة إلى التلقي فيرى أن مشاعر المنلقي من فرح أوحزن أو حقاوة أو عناوة لها دور في الاستحابة للخطاب والاقتناع بحجحه، لذا فإنه يجب على الخطيب على الخطيب المناسبة للمستمعين لما لذلك من تأثير في الأحكام التي تُصدر عنهم وفإنّه ليس المناسبة عنه عناسبة والمناسبة المناسبة والمناسبة والمناسبة المناسبة والمناسبة المناسبة المناسبة

المطاونا الأحكام في حال الفرح والحزن ومع الحبة والبغضة سواء ( المنز الم

## الموحلة الثانية (العرتيب)

أَ فيمد الطفر بالحجج لابد من التفكير في كيفيّة ترتيبها ووضع كل حجّة في المكان المناسب، فالطالع المحجمة المناسبة، والخير له حججه، والخافة أو مخارج النصّ لها ما يناسبها من الحجج<sup>ودي</sup>.

# المرحلة الثالثة (الأسلوب)

. وتعود أهمية الأسلوب في نظر أرسطو إلى أن عامة الناس يتأثرون بمشاعرهم أكبر مما يتأثرون المفهلم، فهم في حاجة إلى وسائل الأسلوب أكثر من حاجتهم إلى الحكة، هم، ولفا فقد نبّه على الحكة على المنطقة على أنه اليس يكفي بأن يكون الذي ينبغي أن يُفال عتبدًا، بل وضع القول في الفال عتبدًا، بل وضطرارًا إلى أن يقال فول على ما ببغي، أم، وعلى أنّ لكل مقام، ولكل نوع من المخطب

إنظر: الخطابة الترجمة العربية القديمة ص 10.

**<sup>11 - 10</sup> منظر: السابق ص 10 - 11** 

الوقفياني التنصير هذو القيباني السني شيئل مقديث السفيري ويكنفس فيت بالقدمية الكبيري والنتيب لم يهانوم عالى الم المعتملة ليسبب بفيتية والفيباني الثلاثين هذو الفيناني الليزي يتكنون من مقدمتين : كبيري وسفيري شم نفيجية خفمية استانين معجدم فلينل اقتطاب بإشبراك : بالربيك شداودو " يومينيك منفسو. ترجمية : عبيد القادر الفيدري " حصاري صمود " مارسيبانيزاد التركيم الوطنيني للفرجمية. توسين منذ 2000م من 2004.

<sup>4 -</sup> يعطر : تاريخ لطريات المجاج س 92 - 33

<sup>﴾</sup> في يتحار مشتمانة في الانفياد النظرياة المصطلح امقال ضمان : أمام تظريات الحجاج في التقالب القريسة ومن الرساطو إلى البنوم عن 15 - 16.

هني بالاغت القطاب الإقباعان مدنسل نظاري وتطبيقان لدراسية الانطائية الغربية فني اللسرن الأول بوذينا د محصد الممينية الشابية الغابية 2002م من 87.

<sup>/</sup> الخطابة الترجمة العربية القديمة. ص 181

أسلوبًا بتوافق معه، إذ ، يُب ألا ننسى أن لكل نوع خطابي أسلوبًا يليق به، فالأسلوب في الكتابة غيره في المنافشات، والأسلوب في الجماعات غيره في الحاكم، ولابدّ من معرفة كليهساء؟؟. وبصفة عامة حدّد أرسطو صفات الأسلوب في أربعة عناصر : الصّحة، والوضوح، والدّقة، واستعمال المعازات؟

وملاسة النول أن جهود أرسطو في الحجاج شكلت نقطة تحوّل كبرى في تنامي مشروع سقراطي وأفلاطون، حيث عبل أرسطو على الارتفاء من مستوق النظري في المحاج إلى مستوى النظمة له، حتى تحقق باللك المفاصلة النهائية مع الحجاج السقسطاني، ويُخرج من دائرة الفول العلمي النهيتي الذي يحده أفلاطون. ورغم الناثير الكبير لنظرة أرسطو الحجاجية فيمن جاء بعده من أمثال: شيشرون، وكانيليان، وهيرموجن، وسيطرة الحجاج على فضاء النفكير البلاغي لفترة طويلة إلا أن أهمية الحجاج داحل البلاغة تفاقصت تدريبياً، وتقدم الاهتمام بالصور الأسلوية، وتحمل النعل، ويدأت العناية بحمالية الخطاب تنفذم على حساب الاهتمام بالإنباع الفعلي فيه. حتى كانت العودة للاهتمام بالبلاغة عامّة، وبلاغة الحجاج حاصة في الخمسينيات من القرن العشرين من حلال ما أسماه شايم بريانان والبلاغة الحديدة الله، وكانت آثار أرسطو أكثر الأعمال أثرًا في الدراسات البلاغية والحجاجية المعاصرة.

## ثالثًا: الحجاج عد العوب قديمًا

تباينت وحهات النّظر حول اهتمام البلاغة الغربية القديمة بالحجاج، بين من يرى أن الحجاج كان جزيًا أصيلًا من البلاغة العربية الذنيمة، وأنه نال عناية كفاية من الدوس والممارسة. ومن يرى أن التنظير للحجاج يكاد أن يكون مفقودًا فيها، وأن الإشارات المتناثرة الموحودة لا تنهض إلى مستوى القبول بوحود نظريّة حجاج في البلاغة العربية.

# أ/ القاتلون بافتقاد البلاغة العربية لنظريّة حجاجيّة

منهم الأستاذ حمادي صمودات على سبيل المثال - أحد الماصرين المهتمين بالحجاج --الذي يرى أنّ البلاغة العربية اهتمت بجانب العبارة من بلاغة أرسطو وتركت حانب الحجاج والاستدلال، وعلى الرغم من أنه بته في البداية إلى اعتلاف الحقل المعنويّ لمصطلح (الريطوريقا) عن

<sup>-</sup> السابق ص 225

<sup>2 -</sup> ينظر: النقد الأبين الحديث ص 115

<sup>3 -</sup> ينظر: الجاح الفلسفي وإشكالية للشترك اللفظي بمقال). دعيد الجبار أنو يكن صمن اللجاح مفهومت وسيالات ح 3 ص 510

ة - ينظر: ناريخ نظريات الحماج من 36 - 40 -

<sup>5. •</sup> ينظير: رأيه في هنده السيالة من خلال بعثته الوسيوم... «مقدمية في اقلقينة النظرية كلمسطليح- بنقيال). ضمين ا أسير بنظريك البياح في التقاليد الغربية من أرسطو إليه النبوم بن 11 - 48.

معطلح البلاغة في السنن العربية"، واحتلاف طروف تشأة البلاغة العربية اعتلافًا بيمًا عن الخطابة الأرسطية، وكيف أن البلاغة الأرسطية نشأت نشأة فلسفية منطقية، وكانت تُعسَف الأفاويل بحسب المربية على قول الحقيقة، وإنتاج المعنى الفرد الذي لا يمكن أن يقوم ما ينافضه، وبناء القضايا التي يوتب فيها النتائج على المقدمات يصفة عكمة، في ظل ظروف سياسية ومؤسساتية عاصة، وأن الملاغة العربية نشأت نشأة مختلفة دفعت الذارس إلى الاعتمام بصورة الخطاب وشكله، وما يتوفر فيه فين طرق القول وأساليب التعير وأرئيس بما يمكن أن يعرضه من الأقضية الرئيسة من المسج، ويعتر عنده من الحقائق أو شبه الحقائق ، إلا أنه مع إفراره بمله الحقيقة الكفيلة ببيان فرق ما بين البلاغتين فيساءل بنوع من الأسف عن السبب الذي جعل البلاغيين العرب – يحسب رأيه – يقتصرون في في أمامة القول على جانب وحيد هو جانب العبارة من مطابة أرسطو، ويهملون الجانب للتعلق ببناء المحج ورئيسها ، وأنه مع وعي طائفة من البلاغيين والأدباء والنفاد العرب بأهية المحاج، وقوة عارضتهم في تصريف الكلام وانباههم إلى العلاقة بين صناعة الخطاب وصناعة المنطق، مثل الماحظ، وعبد القاهر الحرحان، وأي وليد الباحق إلا أغم تحسكوا بالقايس المتعلقة ببلاغة النص عرب جهة ماقبه من حلية وزينة وشكل قاز، ليس في إمكانه إنشاء معني لم يكن الم

وطرح الأستاذ صفود عرامل قد تكون هي السبب - بحسب رأيه - في عدم وحود نظرية وطرح الأستاذ صفود عرامل قد تكون هي السبب - بحسب رأيه - في عدم وحود نظرية وأن المستمة عند البلاغبين المرب قاممًا، منها أن البلاغة العربية نشأت في أحضان الشعر ، الذي كان المهنة - كما يرى - جينة القول، ولبس بنائه الداعلي، وكان تفوق شاعر على شاعر إنما يكون المري كان الله من نحج في تصوير المعاني وإخراجها غرخا شكليًّا حلايًا الله أن الأدب المري كان المنافع المنافع المنافع المنافع المنافعة المنافعة

ومن الأسباب التي طرحها أن القرآن الكريم قطع السبيل على الحجج العقليّة ليصح هو المحلمة النقليّة القاطعة لكل الحجج، وبدأ يبني الإجماع والائتلاف، ويُقتمي الاعتملاف والذي هو المحلمة المحاج في الخطابة الأرسطية)، وأصبح القرآن الكريم محور الثقافة وعمدتما في الدين المحلمية، وبدأ الإجماع تحاصر الاحتلاف وبنهيد من أجل صنع دائرة إيمانية مغلقة تقوم منظوماتها

<sup>. 1 -</sup> مقدمة في الخلفية النظرية للمصطلح وبقال اضمن أهم تنظرات افيماح في التقليد القريبة من أرسطو إلى اليوم ص 11 - فرينظر السابق من 18 - 19.

رُوكِةً ، يعلَّم مقدمة في الخلفية النظرية للمصطلح لعقال: شيمن العين تطربات في النقاليد الغربية من أرسطو إلى الروم من 20

<sup>·</sup> بـطر: السابق ص 23 - 25

بيطر السابق س 19.

عنظر السابق س 25

العقدية والسلوكية على الكمال أو شبه الكمال حتى نكون غوذ تما وأصلاً يُقاس عليه، وما سواه بدعة وضلالة. فدخلت الثقافة العربية بذلك في طقوس التماذج والمثل على - حد تعبيره" - ، وأن ما حدث من خلافات سياسيّة أو مذهبية أوّلت فيها النصوص القرآنية بما يحدم كل طرف، حسمت كدّ السيف والساطة، وليس بترُّوة القول والحجة ع، وبذلك دعلت الثقافة العربية شروط الرأي الواحد السائد عن رضى أو بحد السيف، فانكمش القول، وذهب ما كان فيه من سعى إلى الرأي والحجة، وأصبحت البلاغة صدّلًا للزينة والنباهي، وشكلًا مفرِّغًا من من حركة عُقرة ه.

ويملص إلى أذ البلامة العربية مقارنة بالخطابة الأرسطية كانت مبد تشاقا ومحسرة ضبقة، مهتمة من الخطاب بمظهره اللغوي، وبما قد يشتمل عليه من محسنات وطرق في إجراء القول خاصة الله، وأنحا اهتمت بالبيان والوضوح الذي يقصى الغموض والاختلاف والنباين في الأراء والمواقف (الذي هو وقود الحجاج)، فعطلت الحاجة إلى الحكة، ويطل باب الحدل، للاسحام الحاصل والإجماع القائم، إضافة إلى سلطة الحكة الثقلية المتمثلة في الكتاب والسنة، مما وضع الحجاج حارج النفل، محبث لم بعد النصل بحاجة إلى بناء حججه من ذاته، وإنما يستمد ذلك من سلطة واقعة خارجه. إضافة إلى اختلاف سياق القضاء الإسلامي عن القضاء ليونائ وبنية الحاكم في أثبنا، التي كانت سيها في نشأة أحد أحناس الخطابة عند أرسطو وهو الجنس المشاحري. أما مؤسسة السلطة السياسية العربية فكانت أيضًا مختلفة عها عند اليونان، فلنن كانت في أثبنا سبها في وجود الجنس المشاوري، فإنَّ فرصة الخلاف على الحكم عند العرب حسمت بحدً السيف "أ.

ويذهب د. علي سليمان في كتابه (كتابة الحاحظ في ضوء نظريات الحجاج ورسائله تموذجاه) هذا المذهب، فيقول إنّ المفسرين والنفاد والبلاغيين العرب التفتوا إلى الحجاج ويختوه على استحياء في أبواب عدة، وتحت مسميات مختلفة كالحجاج، والاستدلال، والاستدراج، والخدل، والقياس وغيره، لكن هذا البحث كان هفي ظلّ نظرته الفهم والإقهام التي أُولع تما الدارسون آنذاك، غافلين أو متغافلين عن استراتيجيات النهم والإقهام وتقنيات، لمذا انصبت جهود البيانيين وغيرهم أنذاك على وجوه البيان وصفها سرًا من أسرار جمال الخطاب، لا يوصفها وسائل تأثير في المناقي وإقاعه، وأضحت البلاغة

f - يتنظم المنابق من 26 - 27

<sup>2 -</sup> بنظر - السابق من 27 ، 28

<sup>3 -</sup> بنظر: السابق من 30 - 10

<sup>31 -</sup> danke 4

<sup>5 -</sup> يتظر: السابق من 21 - 32

"هسردًا بالوحوه والصور التحزيده، وأنواع الديع القائمة في النصّ بالأساس"، وإنّ البيابين وحعلوا الإخبار هو الغاية الأولى للخطاب، أما الإقناع الذي هو نتيحة الحجاج وغاينه الكبرى فقد حاء الى مرتبة ثانوية، أو إنّ من تعاطوا تحليل النصوص من النقاد والمقسرين والبلاغيين التفتوا إلى وظيفة التي المصاحبة الإقناعية وكيفيّة استعالما في الخطاب بوصفها تفتية استدلالية تنحد الممان، ببد أقم المرسوها في إطار النص بوصفها مكوّل مين مكوّنات الخطاب ككل، فا موقع ورتية حجاجيّة. للرطوع في إطار العبارة أو الجملة أو غو المحملة، ويصورة مقتضبة في إطار نظرية البيان عن المحاجية المؤلفة المحاج باعتباره قضية من قضايا البلاغة يُشار إليها في أحد المباحث تحت النهوان بحمل معناه، ووحعلوه مسألة من مسائل البيان، وفرعًا من فروع البلاغة، عما أذى بحم إلى عدم العناية به، والانصراف عن التفكيم الحدي فيه أن المحاية المحاية المحديث فيه الله البيان عن التفكيم الحدي فيه الله المحاية البلاغين القدامي في دراستهم للقرآن والشعر وحهة أعرى غير التي وحدناها عند الونان في ماية البلاغين القدامي في دراستهم للقرآن والشعر وحهة أعرى غير التي وحدناها عند الونان في القرآن الكريم بلحجاج الإقناعي، أو عاهو وسيلة إقناع، أنه.

والآراء السابقة - برأى الباحثة - تحتاج إلى وقفة ومناقشة. فقول الأستاذ صقود بأن البلاغة المربية نشأت في أحضان الشعر وبذلك اهتمت بالشكل على حساب الحكة، يمكن توصيهه بأن المثقافة العربية ثقافة وسطوية، فيها تكامل وتفاعل بين الخطابة والبلاغة والشعر على عكس المشعرة اليونانية التي قصلت بين الخطابة والشعر، وأن الشعر نفسه لم يخل من ترعة خطابية وحجاجية، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى لم نكن الخطابة في الثقافة العربية حكرًا على البلاغة بأل توزعتها علوم أخرى كثيرة، وكانت لها أشكال محتلفة عتا وُحد في الثقافة اليونائية، وأن السؤال المتلفئة عنا وُحد في الثقافة اليونائية، وأن السؤال المتعلقة وإن استعملت أدوات البلاغة واليائها ؟؟ قالبلاغة بعد أسلويًا في كل قول أن لكن ليس المضورة أن يُصقف هذا القول ضمن إطار (البلاغة بعد أسلويًا بلاغيًا .

أً • كنابة اقاحظ في شوء تطريات الحجاج بن 15.

<sup>56</sup> m Juliu 1 . 2

<sup>16 - 15</sup> منظر: السابق ص 15 - 16

<sup>56</sup> of Harling on 56.

<sup>8</sup> السابق ص 51

الحجاج والاستدلال الحجاجي امقال، ضمن: الحجاج مفهومه ومجالاته. ج 3. س 43.

السابق الصفحة تفسها

وأما نفسيره لغياب النظرية الحجاجية عند العرب بكون الحجة الفلية (ويقصد القرآن خاصة) غلبت على الحبقة المقليد في البلاغة العربية، وأن القرآن الكويم أنصى الاختلاف الذي بقوم عليه الحجاج، وكرس ثنافة النماذج والمثل، فمن الغريب سفًا أن الأستاذ صدّود لم يذكر في المقابل شيئًا عن اعتماد الخطابة الأرسطية على الشاهد والمشهورات التي لعامل معاملة المسلمات عند الحمهور أو فعة منه باعتبارها من أهمة أوجه الاستدلال فيها !! فالمشهورات في البلاغة الأرسطية لهنة من اللبنائي لتي لا مناص من اعتمادها في المعرفة والفعل!!

وبصفة عامة يُعترض على هذا القول بأن مدار الأمر في الحجاج على التأثير والاستمالة وإذعان العقول لما يُطلب منها، والشاهد القرآني نادر على إحداث الأثر للطلوب بقوة لكون حججه مركة من العقل واتقل، فهو رأي الشاهد القرآني) حجة نقلية في ظاهرها عقلية في جوهرها ومضمونها. واستظهار الحجه النقلية من القرآن وحسن احتيارها يتعلب قدرة عقلية محامتة في الخطيب، وليس كل الخطباء في ذلك سواء، فبعضهم أدرى من بعض يتواقع الحجج وتصريف القول. كما إنّ الاستدلال بالنقل ليس حاصًا بالثقافة العربية وحدها، ولا بالخطابة الدينية وحدها بل هو أمر عامً وشاع في كل النقافات، وفي مختلف التخصصات.

وأمة القول بأن البلاغة العربية بلاغة بيان، وأن الخرص على الوضوح أقصى العموض والاحتلاف الذي يقوم عليه المجاج، فقول يمكن توجيهه بأن وقيام الثقافة العربية على مبدا البيان (اللّغة). يُحدَّ حبوة رائدة في البلاغة العربية، وليس عينا أو مثلية، كما إنّ قيام الثقافات الأحوى — وخاصة البونانية — على العقل انبرصاتي لا يمتد منحرة وتألّى، فكل ثقافة سهما لها وعقلها، أو وبرهاتحاه، فإذا كان العقل في الثقافة اليونانية — ستلا -- يعللق من الوهان الحالص، والمنطق الحرد، الذي يسمى إلى تميز الأشياء واستقلالها، وأحاديتها (حتى في باب اللّغة) فإن العقل في الثقافة العربية والإسلامية ينطق من اللّغة، من البان، من النص، ويسعى إلى إثبات الثقافط بين الأشياء ... وإلى إثبات تعدد ينطق من اللّغة، من البان، من النص، ويسعى إلى إثبات الثقافة البيان والإفهام لم يكن لاعتبار بلاغي صوف، يقد ما كان استحابه لمنظلبات الثقافة والمحمع في تلك الفرة التي كثرت فيها الشوحات الإسلامية، وكثر للمولي والأعاجم وتعددت اللغات، واختلطت الثقافات، فكان المداع عن الإفهام عند الماحظ وسيلة ضامنة للمحافظة على صحة اللّغة، وحمايتها من اللّحن، فضلًا عن الإفهام عامة ديبة لأن مناط التكليف في الخطاب اللمني كان يتوقف على إفهام المكلّفين، فلا

<sup>1 -</sup> يُنظر. الحجاج في البلاغة للعاسرة. من 41

 <sup>«</sup>البلامية المربية والبية البيناء، ومقال بلقام عرجمام الألى مجانة الأداب واللغائد، جامعة ورفاعة الخرائب القيدة الرابيع على 209

ي كليف مع انعدام هذا الشرط". وانطلاقًا من هذه الخصوصية اثقافية ظل خطاب الفهم هو الإطار المام خطاب الفهم هو الإطار المفاض لخطاب القدماء في إطار مشاغلهم التوثيقية، وجهودهم التنظيرية هروليس معنى القول بأن الخلقافة المربية قامت على مبدا البيان أنها أقصت العقل والوهان من منظومتها الثقافية، ولكنها معلمات البيان مطبة إلى الرهان، ولذلك استغال الفقهاء والأصوليون والمتكلمون باللغة مع اشتغالهم المعلم والاستدلال؛ لأنه لا سبيل إلى الاستدلال الصحيح إلا بامتلاك ناصية البيان.

كما إنَّ البِلْأَعَة العربة استطاعت استمالة المتلفى والتأثير فيه، للنهوض به إلى الفعل، أو أولا الفعل والذي هو غاية الحجاج) عبر بياضًا الخاص، وانطلاقًا من البيئة العربية وثقافتها المخاصة، والطبيعة النفسيّة للمحاطبين - ولا يعني ذلك أن العربي غلبت الفعاليته على عقله، فالله شبحانه وتعالى وصف العرب بأنهم أهل للد وخصومة وحجّة، فحاور عقوالهم قبل عواطفهم في فحمد البلاغيون إلى تمنيف المحاطبين إلى طقات من حيث تصديقهم للحبر، أو شكّهم ويرددهم، أو ححودهم وإنكارهم أن معيًا إلى توظيف الأذلة العقلية والبلاغيّة واللغويّة المناسبة لكل ينفسه من أجل تحقيق الإقباع والاستمالة.

وأماكون البلاغة العربية منذ نشأتهاكانت بلاغة محسرة، فإن كان الأستاذ صقود مقصد الماكون البلاغة العبارة منها، فقول التصارها عن بلاغة أرسطو و انتصارها - كمايرى - على بلاغة العبارة منها، فقول التسليم به - كما برى الدكتور عبدالرزاق بنور " - لأن هذا يعني أنه بجعل من البلاغة الرجع والتوات الذي ينبغي القيام عليه وليس من العدل والإنصاف أن تُطالب ثقافة المراد عنها في المشأ والمعتقد حتى تصير هي الأصل الذي يُعتكم إله.

# ب/ القاتلون بأصالة الحجاج درسًا وممارسة في البلاغة العربية

البلاغة الفلوف الآمر من القريق الأول هناك من برى أن الحساج كان مبحثًا معتبًا في البلاغة الفلوغة (دراسة وممارسة)، بل إنّ البلاغة عند البلاغيين العرب هي الإفتاع، والحجاج كان له المعقود في البلاغة العربية التي شكّل البرهان والإقتاع أحد أهم مباحثها، ويمكن القول إن البلاغة

ولا يتعلم: بلاغة الإفتاع في للناطرة. ص 63

<sup>\$50</sup> أم ينظير : قصيمة اللفيط والمعتبى ونظريت الشبعر عنب العبرب صبن الأحسول إلى الضين 7هــــ 131م د. أحصد الودرسي، دار الغرب و∑وهها عبر، يبيون الطبعية الأولى، 2004م ج 2 س 820.

ا \* التعالى : مغتاج العليوم أب و بعقبوب السيكاكي خفيس : عبد الجميد هنداوي هنشبورات محصد على بيضون دار الكلب، \* همينيت بيرود، الطبعة الأولى، 2000 م س 150 وما بعدما

لًا « فلاكسور غيدالبرزاق بكور رأي مضارب لبوأي المحبث فني يحسنى النقساط أسلام رؤبيه علىن مقبال الدككيور صوبية امقدمت أهير القلمية النظرية للمصطلح: أطلعت عليه بعدد تصبحول جلحوظاتين فصرت بنه رأين، وأقدت من الإضافيات الأخسري يُعافِيع اجتمال حنول اقتطامة والمجتاح عبد البرزاق يسور البدار العربية للكشايد توضعي 2008 ص 27 - 134.

العربية ظلّ يتجاذبها جانبان أساسيان : حانب النواصل والإبلاغ، وحانب الفنّ والجمال، الدلالة والإبلاغ بما يعنيانه من دقّة ومباشرة ووضوح وإقناع، والفنّ والجمال بما يفرضانه من غموض وتُخييل وإمتاع، "أ. وأنّ هناك الكثير من المظاهر، والأبعاد الحجاجيّة في البلاغة العربيّة. مِنها :

💸 مفهوم البلاغة نفسها وما اتسمت به تعريفاتها من سمة حجاجيّة تذاوليّة

المجان المقفع على سبل المثال عبد أن السكوت، ومنها ما يكون في الاستماع، ومنها ما يكون في الاستماع، ومنها ما يكون في السكوت، ومنها ما يكون في الاستماع، ومنها ما يكون في الاستماع، ومنها ما يكون في الإستماع، ومنها ما يكون جوابًا، ومنها ما يكون بتدائ، ومنها ما يكون شعرًا، ومنها ما يكون شعرًا، ومنها ما يكون سحمًا وخطبًا، ومنها ما يكون رسائل، ها، فجمع بتعريف هذا وجوه البلاغة اللفظية (المعرفة)، وغير اللفظية (غير اللغوية)، وحعل الاحتجاج وحهًا من وجوه اللاغة.

والجاحظ في البيان والتبيين عرّف البيان (المرادف للبلاغة عنده) بأنه واسم حامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى، وهنك الحجب دون الضمير، حتى يقضى السامع إلى حقيقته ... لأن مدار الأمر والفاية التي يجري إليها القائل والسامع إلى هو الفهم والإفهام، فبأي شي، بلغت الإفهام وأوضحت العنى، فقلك هو البيان في ذلك للوضع، أن كما أورد مفهوم البلاغة عند بعض أمل الهند فقال : وجماع لبلاغة البصر بالحجّة ، وللعرفة بحوافع الحجّة "، وفيه إشارة إلى مناسبا الحجّة للمقام الذي تُقال فيه وجعل العسكريّ أعلى مراقب البلاغة المرتبة التي تؤدي فيه الحجّة وظيفتها في بلوغ المقصود من تحسين القبيح أو تقبيح الحسن : وفأعلى رقب البلاغة أن يُحتج للمذموم حتى يصرّه في معرض الحسود، وللمحسود حتى يصرّه في معرض الحسود المحسود حتى يصرّه في معرض الحسود الحسود عن يصرّه في معرض الحسود عن عصرة المحسود حتى يصرّه في معرض الحسود عن يصرة في معرض المحسود حتى يصرّه في معرض الحسود عن عصرة المحرة المحسود حتى يصرة في معرض المحسود حتى يصرة في معرض الحسود عن عصرة المحرّة المحرة المحرة المحرّة المحرض المحرّة الم

أما الغابة من البلاغة - المنبئقة من تعريفها - فهني عند الرمائي : وتوصيل المعني إلى القلب في أحسن صورة من اللفظه "، وعند العسكري وكل ما تبلغ به قلب السامع فنمكّمه في نفسه كتمكّمه في نفسك، مع صورة مغبولة ، ومعرض حسن، "، فعز العسكري عن البلاغة بأنما تمكين

البعب المجاجس في البلاغة العربية، (مضال) مستعود بودوخة. مجلة فكبر ولفنة تعليمينة الآفية العربية في ضيور النظرية الجبادية. الوقع الإلكتروس http://attanatous.univ-nostack/

<sup>2 -</sup> البيان والتبيين الجزء الأول ص 79.

لا + السابق الجزء الأول من 50.

<sup>4 -</sup> السابق البزر الأول س 63.

<sup>5 -</sup> كمان المستوعلين - الكتاب ، والتسامن أب و مثلال الفسيكري، قافييق - على محمد البجالوي ومحمد أبو الفصيل إبراهيم. الكتيبة الفصيرية، فيهدا " بينوت، 1965، ص 50

<sup>6 -</sup> النكيت فيي إعجاز القرآن بتيمن : أبلاث رسيائل في إعجاز الغران فقييل : محمد خليف الله, ومحمد رغلول إسيلام دار الفيارة، محمد الطبعة الرابعية حن 15.

<sup>7 -</sup> كناب الصناعتين ص 10

المعنى، والتمكين لا يكون إلا محمّة مقنعة قادرة على التأثير في المتلقى. ومدار البلاغ، وغايتها حد ضياء الدين ابن الأثير استدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم - كما أشار في حديثه عن فن الاستدراج - ولأنه لا انتفاع بإبراد المعاني المليحة الرائقة، ولا المعاني اللطيقة الدقيقة، دون أن تكون مستحلية لبلوغ غرض المحاطب بماء "ا، وهذه العبارة لابن الأثير تنوافق في صدرها مع التعريف الحديث للهلائمة أو عاية الحجاج عند بيرلمان الذي الجود: وأن بجعل العقول تذعن لما يطرح اللها، أو بربد في درجة ذلك الإذعان، ".

وبصفة عامة بالإسكان القول بأنّ التعريفات السابقة - كما يتضح منها - تشير إلى الجانب الإمداعيّ الإمتاعيّ في البلاغة، إضافة إلى الجانب النداوليّ الإفتاعيّ.

وجود عدد من المصطلحات في البلاغة العربية يغلب عليها طابع البرهان والحجاج والإقداع أكثر من طابع الفنّ والإمتاع ومن هذه المصطلحات

## • المذهب الكلامي

الذي شماه الحاحظ بحدًا الاسم، وعرفه الفزويتي بقوله : «هو أن يورد المتكلم حجّة على ما 
همّعه على طربق أهل الكلام، ٥٠٠ وقال ابن حجّة : «وهو في الاصطلاح أن بأق البايغ على صحة 
همواه وإبطال دعوى حصمه بحجّة قاطعة عقلية تصبح نسبتها إلى علم الكلام، إذ علم الكلام 
ممارة عن إثبات أصول الدين بالواهين العقلية القاطعة، ١٠٠ وجمّاه ابن القيم وغيره والاحتجاج 
المرقية الله وحمّاه الزركشي وإلجام الحصم بالحجّة، وقال : «هو الاحتجاج على للعني المقصود 
محجّة عقلية تقطع المعاند له فيه، ١٠٠ ولا يخفي ارتباط هذا المصطلح بالحجاج كما هو في البلاغة 
المريدة من حهة، وفي البلاغة المديدة من حهة أصرى.

اقتبار السنائر في أدب الكانب والشباعر شيباز الدين إين الأثير قدمته وعلىق عليية : أدمند التوفيي وسدوي طياسة. دار مهمنية دمنير للنشير والتوريخ القاميرة، ط 2 بريد ج 2 من 200.

أ في تطريق المنباح مراسات وتعلييشات بين 10.

ق. الإنساح في عليهم الكافية ، الأنظوب القرورتين فقهيق : ممجد عبد القيادر الماسلي للكنيث العسرونة صهما - بهرون المقمد الأولين 2001 م بين 360

ا مدامه الأدب وغاية الأربد ابن حجة الحموي قفيق عصام شعيفو دار ومكننة الهلال ميرون الطبعة الأولى 1967 م ح 1. ص 465

سنة الفوات للشوق إلى عليوم الفران وعليم البيان لمقدمة انعيب إلين النفيجة والنسوب مجلة إلى أبين فينم فورد محجد السيد محجد بنير النبين التعسياني عصي مطيعة السيفانة ما الأولى1927هـ. بن 136.

الدوسان في عليوم الفيرق بيدر الدين محمد بين عبد الله الزركشيي فقييق المحمد أبيو الفصيل إبراهينم الكند ،
 بالبيد البيدة البيرات النسان ماط 1990م ع 5, ص 468

#### · וצייבצל

والاستدلال من واستدلُّ وهو : وتفرير الدليل لإثبات المدلول، سواء كان ذلك من الأثر إلى المؤرِّر... أو من أحد الأثرين إلى الآخر، "، ومما يفيد أنه يعني نظلب الدليل وبناءه ونظمه، وذلك من أجل تفديم الكلام بطريقة تغي بتحقيق الغرض المطلوب منه إقناعًا وتأثيرًا، أو هما مفاءه

ويقصد به البلاغيولي الاستدلال البيان، وهو ما يشكل دليلا أو دلالة بمعنى البيّنة والحجّة ، يحصل بما التبيين. ويدسل هذا الاستدلال في باب التثبيه ، والوصف، والاستعارة أقد وذكر منه ابن سنان الاستدلال بالتمثيل الذي قال إنه : ويزيد في الكلام مدى يدل على صحته بذكر مثال له إلله وكذلك الاستدلال بالتعليل، وهو ما يسمى في البديع وبحسن التعليل، ولم يعزفه أقد .

#### \* | K لجاء

وهو الاضطرار، وألجأه إلى الشيء واصطره إليه الله وعزفه ابن أبي الأصبح المصريّ بقوله :
وهو أن تكون صحّة الكلام المدحول ظاهره موقوفة على الإنبان فيه بما يبادر الخصم إلى ردّه
بشيء يلجعه إلى الاحتراف بصححه كقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنْهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ ﴾
إللحل: 103] قال الله تعالى في جواب هذا القول : ﴿ لَسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيّ وَهَلَا السّانَ عَزِيقٌ مُبِينٌ ﴾ [النحل : 103]، فإن للخصم أن يقول : نحن إنما أردنا القصص والأحبار ...
فظاهر الكلام لا يصلح أن يكون ردًا على المشركين، فيقال لهم : هَبُ أن الأعجمي علمه الماني، فهذه العبارة الحائلة التي قطعت أطماعكم عن الإنبان بمثلها من علمها له ؟ فإن كان دو الله يألى أن يقده أنى جدا المقدار من الكلام، الذي هو مائة سورة وأربع عشرة سورة، وقد عجزتم بأجعكم، وكل من تدعونه من دون الله عن الإنبان بأقصر سورة، وأربع عشرة سورة، وقد عجزتم بأجعكم، وكل من تدعونه من دون الله عن الإنبان بأقصر سورة، أنه ...

<sup>1 -</sup> النعريقات مر 24.

 <sup>-</sup> البلاغية والاستملال عنيد المسكاكي، امقيال، د عبيد القيادر حميدي. موقيع الكانس والإكاريس عبيد الفيادر حميدي.
 - البلاغية والاستملال عنيد المسكاكي، امقيال، د عبيد القيادر حميدي. موقيع الكانس والإكاريس عبيد الفيادر حميدي.

<sup>3 -</sup> ينظر: النجاح والاستدلال الأساجي امقال صمن القياح مفهومه ومبالاتماح 3 س 42.

<sup>4-</sup> صم القصاحة ابن ممتان اغتفاجي، دار الكتب العقصية. ييزوب، الطبعة الأولى، 1982 م. ص 324.

o - ينظر : السابق ص 327

<sup>8 -</sup> ليسان العرب ع 1 . ص 152 . مادة ذاياً:

<sup>7 -</sup> بدينع القبول، ابين أيس الأنسينع للمسري إن 654هـ. و القيسق الدفيسي مسجد الشارف بار دورضية صحير للطباعثة والتطبي والتوزييج القاهدية، دائد لا طلح 2. مر 226

## • الاستدراج

عزفه ابن الأثير الحلبي بقوله: وبقال استدرج فلان فلانًا إذا توصّل إلى حصول مقصوده من غير أن يشعره من أول وهلة ، والمراد بذلك الملاطنة في الخطاب ولزؤم الأدب في الكلام مع المحاطب، يحيث لا تنفر نقسه قبل حصول المقصود منه الله قهو آلية نفسية بلاغية في إيصال الحكة. وسبقت الإضارة إلى المنطولة ضياء الدين بن الأثير به، واعتباره إليان مدار البلاغة.

## • مجاراة الخصم

# ج/ صور من البني الحجاجيّة في البلاغة العربية

## القياس

وهو مصدر الفعل قاس، وفي القاموس المحمط: وقاسه بغيره، وعليه يفيسه قيسًا وقياسًا وانتاسه: فيره على مثاله فانفاس هي وقال الشريف الجرحاني في تعريفاته: والقياس في اللُغة عبارة عن النقدير... وهو عبارة عن ردَّ الشيء إلى نظيره. وهو قول مؤلّف من قضايا إذا سلمت لزم عنها للالها قول أحر ... هذا عند للنطقيين. وعند أهل الأصول: القياس إبانة مثل حكم للذكورين بمثل علته في الأحر، واحتيار لفظء الإبائة ودون (الإنبات) لأن لقياس مظهر للحكم لا مثبت، هي

معجم الصطلحات البلاغية ونطورها. أحمد مطلوب مطبعة اقمع العلمي العراقي العراق ديا. 1900م.
 و ال س 122

<sup>113</sup> m 3 t dans 1

الاحتمارون أقاسطة محمد من بعضوب لفيسور أسادي طقيسة : مكتب قشينق القرات فني مؤسسة الرسالة، مؤسسة المسابقة مؤسسة المسابقة مياب السين فنسل الشافر من 733 سادة السوسة.

<sup>•</sup> البدريقائد ص 147 - 148.

والقصود به في البلاغة القياس العقليّ الخطابيّ، فالعقل الإنسانيّ مرتبط أصلًا بمنطق التعليل والترير، ويستعمله في حياته اليومية على ثفاوت. ووهو يتسع ليشمل جميع صور الاستقراء والاستنتاج القالمة على الاحتمال لا القطع، وقد يضيق ليدلَّ على القياس الذي تُضمر نتيجته أو إحدى مقدمتيه الله فالقياس في الواقع آلية استدلاليّة أساسيّة من آليات الذَّص البشريّ، يربط بين شيئين على أساس ما بينها في من عناصر مشتركة، أو علّة، للوصول إلى نتيجه ما أله.

وإذا كان القياس لى الحُكام اليودائي لين على الحد للنطقيّ، فإنَّ القياس في المنظور العربيّ اللغويّ/البلاغيّ يرادف الاستدلال، ولا يخرج عن دائرة التشبيه والوصف والاستعارة، وفهو ليس عملية عقليّة استباطيّة محضة، بل عملية خطابيّة يتم بموجبها اتخاذ علامة ماديّة أو معنويّة، وجعلها شاهدًا ومنالًا على شيء، أو صفة من صفاته أق. وهو أسلوب من ببن ثلاثة أساليب استدلاليّة عرفها المتكلمون، ووظفوها في مناظراتهم ورسائلهم، وهي : القياس، والاستناط، والاستقراء 14.

ومن الذين فصلوا في القياس ابن وهب في كتابه (البرهان في وجود البيان). والقياس في اللّغة عنده : التمثيل والتشبيه، وهو ما يكون في بعض المعاني المتشابحة بين الأشبيه الله ولتوضيح هذا المعنى بعمد ابن وهب لشرحه بعبارات أهل المنطق فيقول : «والتشبيه لا يخلو من أن يكون تشبيها في سدّ أو وصف أو اسم، فالشبه في الحدّ هو الذي يُحكم لنبهه بمثل سكمه إذا وسد، فيكون ذلك فياضا صادفًا وبرهانًا واضخا، والشبه في الوصف هو الذي يُحكم لنبهه في يعض الأشباء فيكون حمادةًا، وفي بعضها فيكون كافيًا، والنّبه في الاسم غير محكوم فيه بشيء إلا أن يكون الاسم مشتقًا من وصف، أق. ويقول : «وليس يجب القياس إلا عن قول يتقدم، فيكون القياس تبحث من إقهام المحاطب. فأما أصحاب المنطق فيقولون عقدمة أو مقدمتين، أو أكثر، قدر ما يتحه من إقهام المحاطب. فأما أصحاب المنطق فيقولون : إنه لا نجب قياس إلا عن مقدمتين لإحداها بالأعرى تعلق... وإنما يُكتفى في لسان العرب بمقدمة واحدة على التوسع وعلم المحاطب، أ، وإبن وهب يجعل القياس وسيلة لاستبانة الباطن من

<sup>1 -</sup> في بلاغة الخطاب الإنتاعي ص 71.

<sup>2 -</sup> ينظر: عندما تتواصل تغير ص 91

<sup>3 -</sup> الحماح والاستدلال المجاني افقال تصيرا للماح معهومه ومعالاته ح 3 س 62.

<sup>4 -</sup> ينظر : في أسرل الحوار وجديد علم الكلام ص 97

<sup>5 -</sup> يتطبر: البرسان في وجوزة البينان ايس وهب اللغسون غطباً بنقيد النشر والبسبوب خطباً لقدامية بين جعفس). طقييق: عبيد الجمييد العبيادي دار الكتب العلميية بيسوت دط دائد ص 19

<sup>6 -</sup> السابق س 20

<sup>7 -</sup> البرمان في وجوه البيان هن 21

الله الله والمشتبه الذي يمتاح إلى التبت فيه، وإقامة الحجّة على صحته فيه واحتلفت العقول الهاء الله والمشتبه الذي يمتاح إلى التبت فيه، وإقامة الحجّة على صحته فيه وهو عنده اكل تهدد ظهرت عن مقدمات غير طبيعة، ولا ظاهرة للعقل بأنفها، ولا مسلّمة عند حميع الناس، تكون عند أكروت عن مقدمات غير طبيعة، ولا ظاهرة للعقل بأنفها والاستدلال عليها، فيه ويتضع إذان يدور في قلك الظني والمتمل، فليس الضروري والمحتب، وفي الملتبس والمجتهف فيه، ويتضع لل ذلاح ابن وهب عن القياس أن مايقصده ليس الفياس المنطقي القائم على الأسنتاج العلمي فيه المناس، وإنها القياس الخطاق (البلاغي) القائم على الرأي والاحتمال، وهذا النوع من القياس يعد فيان مصدلات على الرأي والاحتمال، وهذا النوع من القياس يعد فيان مصدلات على الرأي والاحتمال، وهذا النوع من القياس عمد المن وحب، والانتقال من المقدمات إلى فائح، هو ما يسميه ديكرو بـ (الحركة الحجاجة)، بينما فياس أرسطو هو قياس منطقي صارم فيه فيه مقدمات يشج منها حنمًا شيء آخر مختلف عنها هو النتيحة.

وقد استعان البيانيون والنقاد والفقهاء بألفاظ أصرى تودي معنى القياس مثل: الاستدلال، 
الاحتجاج، والاعتبار، فسموا الحجّة والدليل استدلالاً واعتباراً والاعتبار هو العبور من المعلوم 
الله الهمول، أي العبور من الأصل إلى الفرع، أو من الشاهد إلى الغائب، أو من حكم معلوم إلى 
محكم جمهول، أي ومثل هذا يدخل في أبواب كثيرة من البيان والديم.

#### و التمثيل

مدرج تحت مفهوم التمثيل التشبه والاستعارة، وقد سبقت الإشارة إلى أن التمثيل وحه من وهود القاس صد ابن وهب وغيره، فالتمثيل نوع من الاستدلال القياسي وهو ، إثبات حكم واحد أو حرابن لثبوته في حزلي اخر، لمعنى مشترك بينهما، والفقهاء يسمونه قياساً، والجزئي الأول فرعاً المائة أصلاً، والمشترك علة وجامعًاه في ولا يبعد عبد القاهر الجرجائي عن هذا الرأي إذ يقول مبرزًا المعنى التمثيل والاستعارة على وجه الخصوص : وأما الاستعارة فهي ضرب من التشبه، وتمط من

أ - السابق بن 28.

١٥٠ السامق من 37

<sup>£</sup> السابق من 80

يستر . في أصول الجوار وكميد علم الكلام ص 97.

المدر معجم قليل الأطاب بن 545.

بدار کنایة الباحظ فی ضوء نظریات البجاح ص 64

والمنتجة تغسها

a عربية الترمر 59.

التمثيل، والتشبيه فياس، والنياس يجري في ما تعبه القلوب، وتدركه العقول، وتُستفتى فيه الأذهان والأنهام، لا الأسماع والآذان، (1) فالمُشبّه والمشبّه به في التراكيب المحازية يؤدّيان دورَيّ المُقيس والمُقامري عليه في علاقة القياس، ورجمه الشبه هو علّه القباس بين الطرفين.

وعلى هذا فالتمثيل طريقة حجاجيّة لا ترتبط دائمًا بعلاقة التشابه، وإنما بتشابه العلاقة بيراً أشياء متناعدة، وهو في تشابه العلاقة بيراً أشياء متباعدة، وهو في تحمل الاستعارة على وجه الخصوص في قلّة الحناج الله إعمال العقل وكفّ الدّهن للوصول إلى هذه العلاقة - كما نق عبد الفاهر - . وهو لا يطرح معاطة صوريّة حالصة والكنه ينطلق من التجربة للإفناع بفكرة معينة، وذلك بقلها من بحال إلى بحال آخر معاير، حرّهًا على مبدإ الاستعارة هن المسائل التي اعتنت على مبدإ الاستعارة من المسائل التي اعتنت على الخراج الحديثة كما عند يبرلمان وتبتيكا .

أما السكاكي فيرى أن التمثيل والتصوير البيان بصفة عامة ماهو إلا عملية استدلالية تقوم بالانتقال من المعنى، إلى معنى المعنى، أو من الدلالة الوضعية إلى دلالة أحرى عقلية الله وبذلك يظهر أن علم البيان عده مرحمه واعتبار الملازمات بين المعاني الله وهذا الانتقال من المعنى إلى معنى المعنى، أو من الدلالة الوضعية إلى الدلالة العقلبة، أو من الملزوم إلى اللازم، أو المكس، يشمل التشبيه، والاستعارة، والكناية، والمجاز المرسل، فالسكاكيّ بيني الصور البيانية على الاستدلال

أسيرار البلاية. عبد الناصر البرياني غليق بيديود شاكر دار الدني جدة الطيعة الأولى 1991م من 20.

<sup>2 -</sup> ينظو : هندما نتواصل نغيز س97.

<sup>3 -</sup> بستار : في تطرية الأجاج من 56 - 57

ه - يعتقر : بالال الإسبال ميت القاهر الجرجاني: قشيق : محمود شاكر القاهرة مكتبة القاقب، ط القامسة. 2004 م س 432

الاستعمارة سير حسنات النطبق ونظرت السيناج استبال طبه عبدالرحمان مجلبة النافطيرة العبدة أوهـ ون المسئة الأ ماسو 1991. ص 70

<sup>6 -</sup> بيطر: مُمَنَاح العلوم ص 437 - 438 ببلاغة الإضاع في التناظرة ص 78.

<sup>7 -</sup> مفتاح العلوم ص 438.

والغزوم، وبذلك ينزع عن البيان شرنفة الزحرف والنفس ليربطه بالبعد الإقناعيّ. إذ هدف البيان والمحاجج عند السكاكي بتعلق بتحصيل المطلوب، مما يعني خدمته لقصدية المتكلم ضمن سياق للماضيّ معيّن ١٠٠، فهو بيان حجاجيّ تبلاوليّ.

أما بالنسبة إلى الاستمارة فهو يمثُّو حدو عبد القاهر في إقامته إباها على قرضية الادعاء والإنجاء دخول المشبه في جنس المتطافيزيه على مما يعني مراعاته للحالب الإنجاعي في الاستمارة. وَمْ يَكُنَ اهتمام البِلاغِينِ العربُ بِٱلتمثيلِ منصبًا على جانبه العقليّ فقط، بل وقفوا كثيرًا عند اللَّارِ العمق الذي يحدثه التمثيل في نفس المتلفي (وهو أحد وظائف الحجاج عند بيرلمان)، فالبلاغيُّ عمرين ، لم يكن يرى في الحاز بحرد أداة للتوبين والتخميل... بل كان يولي اهتمامه للوظيفة الححاجيّة تصحار وهو لا يفهم هذه الوظيفة في معناها الاستدلالي العقلني الهنشء بـل يأحـذ بعين الاعتبار والموظيفة النفسيَّة، أي ذلك الأثر الذي يتركه المحاز في النفس فيجعل للخاطب منخرطًا في ما يدُّعيه والقعال الحاري من دعوى الله

وقد لفت عبد القاهر الأنظار إلى علل تأثير التمثيل في النفس والعقل، ومعل منها الأنس الذي ﴾ كلدته التمثيل في النفس في وأنس النفوس موقوف على أن تخرجها من حقيٌّ إلى جلَّي، وتأتيها بصريح وَهُودَ. مكنيّ، وأن تردها في الشيء تعلمها إياد إلى شيء أخر هي بشأنه أعلم، وتقتها به في المعرفة المركب ١٩٠١، وهذا الأنس مرده إلى زوال ما قد يكون في النَّفس من ربب وشكَّ فيما يدعيه المتكلم، بما عد.، التشيل من حكة على صحّة العني الغريب خاصة. وقد مثّل الحرجاني لذَّلك بقول المنهي :

وَفَإِنَّ تَقْقَ الْأَنَّامُ وَأَنْتَ مِنَهُمْ ۖ فَإِنَّ الْمُسَكِّ بَعْضُ دَمِ الْعَوْالِ \*\*

وذلك أند أراد أنه غلق الأتام وفاتمم إلى حدَّ بطل معه أنَّ يكون بينه وبينهم مشاتحة ومقارنة، يه مساركاته أصلّ بتفسم، وجنسٌ برأسه. وهذا أمر غريب... وبالمدّعي له حاجة إلى أن يصحح يُجْوَامُواد في حواز وحوده على الجملة إلى أن يجيء إلى وحوده في للمدوح. قادًا قال : وفإن المسك يعدر دم الغزال؛ فقد احتج لدعواه، وأبان لما ادعاد أصلًا في الوجود، وبرًّا نفسه من صنعة الكذب، ﴿ وَمِاهِ: هَا مِنْ سَفِهِ المُقَدِّمِ عَلَى غَيْرِ بِصِيرَةً، والمُتُوسِعِ فِي الْمُعَوِي مِنْ غَيْرِ بِينَاءُ اللهِ

ا بناعد الإفتاع في للناظرة. ص 98.

ة - حاجبة الجاز والاستعارة إمقال؛ حسن للون ضمن : الحجاج مفهومه ومجالاتِه. ج 1. ص 102.

١ - ١٠ البلاغة ص ١١١

دا بالسرون دار العرفية, بيسروت د دار د شرح 3 ص 20.

٠ .. ١ البلاغة ص 123.

ويحصل الأنس أيضًا بمحيء التعثيل في صورة حسية مُساهدة بدركها المتلفي بحواسه، ثم يستحيب لما يعقل وعياله وبيتن ذلك أنّه لوكان الرحل منلًا على طرف غر في وقت عاطبة صاحبه وإحياره له بأنه لا يحصل من سعيه على شيء، فأدخل بده في الماء وقال: انظر هل حصل في كفيّ من الماء شيءً؟ فكذلك أنت في أمرك. كان الدلك ضرب من التأثير زائد على الفول لو نطق بذلك دون الفعل.

ولو أن رحمة أرد أن يضرب لك مثلاً في تنافي الشيئين فقال : هذا وذاك هل يجمعان ؟ وأشار إلى ماء ونار حاضرين، وحدت لتمثيله من التأثير مالا تجده إذا أحبرك بالقول فقال : هل يجتمع الماء والنار ؟ وذلك الذي تفعله المشاهدة من التحريك في النفس، والذي يجب بما من تمكين المعنى في القلب إذا كان مستفاده من العبان، ومتصرف حبث تتصرف العبنان، وإلا فلا حاجة بنا في أن الماء والنار لا يجتمعان إلى ما يؤكده من رجوع إلى مشاهدة، واستيناق تجريده"، وهذا الضرب من التمثيل وإقامة الحكة بالمشاهدة والتحرية يعتمد، الإشهار الحجاجي بقؤة.

ويكون الأنس أيضًا بقدرة التمثيل على الجسم بين الأشياء المباعدة، أو المتنافرة في الواقع بقؤة الخيال، فيحصل بينها الانسحام والاتفاق، فتكون النفس له أطرب وتأثيره في النفس أوقع وأعجب. يقول الجرحاني : ، وهكذا إذا استفريت النشبيهات والأمثلة والشواهد التي أوردها) وجدت النباعد بين الشيئين كلما كان أشد، كانت إلى النفوس أعجب، وكانت النفوس لها أطرب... وذلك أن موضع الاستحساد، ومكان الاستظراف... أنك ترى تما الشيئين مِثْلَيْن متباينين، ومؤلفين عنلفين، ها.

#### الشاهد

وهو من الحميم الحاهرة، أو غير الصناعية عبد أرسطو - كما سبقت الإشارة -، ويمثل الجنس الثاني من الحميم التي يعدّها عمدة الحماج. وهو لفظ أو عيارة لها قدسية أو مكانة تاريخية تجعلها محل القبول أو التقديس عبد عموم الناس، وقد تكون تصاً مقدسًا (مثل القرآن الكريم أو الحديث النبوي الشريف)، أو شكلًا شعريًاك (عبارة، شطر ببت، ببت، أو أكثر من ببت شعري)، أو حكمة أو مثلًا، أو قولًا مشهرًا. وهو طريقة في تقديم عطاب يتسمى إلى المراضعة الاجتماعية 4.

<sup>1 -</sup> السابق ص 126 - 127

<sup>2 -</sup> السابق س 530.

 <sup>3 -</sup> ينظر الفحيل الأبل من 51

<sup>4 -</sup> ينظر (الأنجاح بين التطرية والأسليب من 96

والمتكلم يعدد إلى الاستعانة بمذا النّوع من الحمج معتملًا على موقفه، وموقف الجمهور من الشاهد، موظفًا إياه في السياق، مراعيًا متطلبات المفام، متحربًا ما يلائم الغرض المطلوب الاستدلال عليه".

وهذا الاستشهاد لا يأتي أعتباطًا، وإنما لذاية محددة يتوحاها التكلّم، وغاية الاستشهاد توضيح فقاعدة، وتكنيف حضور الإفكار في الذهن، وربماكان الاستشهاد أدنة لتحويل الفاعدة من طبيعة المردة إلى أحرى محسوسة وهم قاهية الاستشهاد تكمن في تحقيق الإقتاع وإزالة الشك، وتدعيم الخطاب، وتفوية الفكرة، وإضفاء للزيد من الشرعية إلى الحجة. فللتكلم يرفع من قيمة خطاب، وتنبحه هوة وسلطة مستمدة من قوة الشاهد وسلطته عندما يدبحه في الخطاب، ويجعله عنصرًا أساسًا في لكويته، وفلا يركز في المحاج (إلقاة وتحليلًا وكتابة...) إلا على الأسور الداحلة في بنيته للوسلة إلى الإفاع، فالأمور الداحلة في بنيته للوسلة إلى الإفاع، فالأمارة الجاهزة، والجمل لوعظية أو الإرشادية وعيرها، لا يتم النطرق إليها إلا إفاكانت داخلة في بنية قولية خطابية وتؤدي هدفًا في خطّة حجاجية معينة هم، ولذلك يعدّ شارودو الشاهد أسلوبًا ينشأ في نظاهرة لسانية تصديفي في الخطاب. الله نظاهرة لسانية تصديفي في الخطاب الله المناح المناهد المادية الله المناح المادة المادية المناهدة المادية المناهدة المادة المادية المناهدة المادية المناهدة المادية المناهدة المادية المناهدة المادة المادية المناهدة المادة المادية المناهدة المادية المادية المناهدة المادية المادية المناهدة المادة المادة المادية المادة المادية المناهدة المادة المادة المادية المناهدة المادية المناهدة المادية المادية المناهدة المادة المادة المادية المادة المادية المادة الماد

وقد كان للشاهد دوره المميّز في مناظرات الحدل والاحتجاج عند المتكلمين، حيث عمدوا إلى حشد الأذّلة والشواهد النقايّة لإثبات آرائهم وتدعيم حججهم. والشواهد لبست على درجة واحدة من حيث القوّة والسلطة، فالشاهد القرآبي بأتي على رأس السلم الحجاجي، ثم الحديث الهريّ، ثم الشعر، ثم المثل السائر والحكمة.

ومن أدباء العرب ونقادهم الذين اعتنوا بالشاهد عناية نظرية وعملية الجاحظ، الذي أكد أن مدار العلم على الشاهد والنل الاله وتناول مصطلح الشاهد يصورة مكلفة في مصنفاته، ومن ه أنك قوله : وقد أنشدوا مع هذا الخبر شاهدًا من الشعر على أن الحجاج وأباه كانا معلمين المائف، الله وقوله : وون كل ذلك روينا الشاهد الصادق، وللمثل السائر، الاله وقوله : دولم أو غاية واذ الأحبار إلا كل شعر فيه الشاهد وللشل، الله .

ا - سَمَّاءِ البَالِافِةِ العَرْبِيةِ وَالْبِيِّةَ الْحُجَةِ لَمِقَالِهِ سَ 245 - 246

ة - من إشبكاليات تعليبيق للنهنج الخجاجس علين النصبوص \* حجاجينة القيرية القرآسة فيؤجباء. (مقبال) ضعين: الخجباج + مهومته ومجالاتيم ح 4.ص 192.

الحاج عند بيرلان اطال. محمد الأمير الطلبة صمر الحجاج مفهومه ومحالاته ح 2 ص 186

وحار: الحجاج بين المنظرية والأسلوب س 94

ا السان والتبيين الجزء الأول. ص 166.

استان الجزء الأول ص 151.

<sup>=</sup>سابق أفرد النابي ص 239

<sup>=</sup> المعالق الجود الشاملد ص 605

ومن حيث الاستعمال أكثر النفاد والأدباء والبلاغيون والتحاة من سوق الشواهد النقلة للاحتجاج بما على مسالة علميّة، أو قضية نقليّة، أو فن بلاغيّ، أو معنى من المعانى، أو غير ذلك من الغايات، وذلك مبثوث في كتب اللّغة، والأدب، والنقل، والبلاغة، فضلًا عن كتب الأصول، والقله، والعقائد، ولشل هذا أشار ابن وشيق القيرواني حين قال : وكلما كُفُّرتُ من الشواهد في باب، فإنما أربد بذلك تأنيس المتعلم، وتهييره على الأشياء الرائعة، ولأربه كيف إن الناس في ذلك الفنّ، وقلبوا قلك المعاني والألفاظ، الم

وفي الخطابة حرص الخطباء على تخيّر ما يناسب معانيهم وجمهـووهـم من الشواهـد والأدلة النقلية على احديلاف أنواعها، فكانوا يستحسنون كما يقول الحاحظ وأن يكون في الخطب يوم الحفل، وفي الككلام يوم الحمل الككلام يوم الحمل والرقة، وسلس الكلام يوم الحملة والوقار، والرقة، وسلس الموقعية".

ولا تقتصر الطوامر البلاغية المحاجيّة في البلاغة العربية على ما سبق، فهناك العديد من الطواهر الأعرى، مثل: التكرار، والحذف، والتفسيم، والمقابلة والطباق، وتأكيد المدح بما يشبه الذم، وغيرها. وهناك مبحث من أهم مباحث البلاغة العربية ذو علاقة وثيقة بالحجاج والتداوليّة على وجد المصوص، وهو مبحث المقام والحال، وسيأتي الحديث عنه - إن شاء الله - في مبحث والمحاج والداوليّة.

مكذا إذن نظر القائلون بأصالة الحجاج في البلاغة العربية القليمة إلى كل هذه الظواهر والدى البلاغة، وتمعنوا في وطائفها الحجاجيّة، ورأوا أنما إن دلت على شيء فتدل على اهتمام البلاغة العربية يمانب الإقناع والمجاج، وأن ظاهرة الاحتجاج في البلاغة العربية تمثل «بوصفها أداة أسلوبية» وبوصفها أداة عقلية، عنصرًا أساسرًا في بناء الموروث البلاغي العربي (أداة ودراسة)، 48. وإن كان حظ الحجاج من الاستعمال أكثر من حظه في الدواسة عند البلاغين العرب. العرب. أو

وهناك المديد من الباحثين والدارسين المعاصرين الذين حاولوا تأصيل الحجاج في البلاغة العربية بالعردة إلى التراث البلاغي العربي وحاورته في ظلّ نظريات الحجاج الحديثة، والقديمة أيضًا، والتوفيق بين المباحث المنشاعة هنا وهناك. والكشف عن أسس الحجاج وقواعده وخصائصه في البلاعة

<sup>1 -</sup> العسسة في صحابيين الشيغر وآداب وتفسده إيين رشيق الغيرواسي. طقييق : عبيد الأبهيد مساوي الكنيبة المصربية. سيسا " بيروت" لبنيان د حد 2007م ج 2 ص 75.

<sup>2.</sup> البيان والتبيين الزو الأول من 80.

<sup>2 -</sup> والبلاغة العربية وأثبة الحجة، اصفال س 238

<sup>246</sup> m sal - 4

العربة وعلى رأس هذا الغربق الذكتور طه عبد الرحمن في مصنفيه : (اللسان والميران أو التكوشر المعنفي، وأسول الحوار وتحديد علم الكلام)، والذكتور محمد العمري، في مصنفاته (بلاغة الخطاب الإنتاعي، والبلاغة بين التحييل والتداول، وفيلاغة أصولما واستدافا)، والدكتور عبد الله صولة في المؤومة (الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية) الذي أشار إلى أن التراث العربي بطوى على نوعين من الحجاج، الأول مداره على مناقشة الأراء مناقشة نظرية محصة لغاية التأثير والمقلق المحرد، وهو متمثل في مناظرات وعلم الكلام، والمناظرات الفقهية، والصنفات التي اهتمت الماس في مقامات خاصة، وهو حجاج ليس لغاية التأثير النظري المعلقي وإثارة الانفعالات والمشاعر وإلى إرضاء الجمهور واستمالته ولو بالمغاطة والإيهام، وسقاه و مناح الخطاقي) النافية المخاج دراسات وتطبيقات) أن كتب و محاج المحاج المربة منذ السكاكي وربحا فيله تقوم على تعارض بين مفهومها للبلاغة وطبيقة تناولها و وحدة المربة منذ السكاكي وربحا فيله تقوم على تعارض بين مفهومها للبلاغة وطبيقة تناولها المحتلف الوجود البلاغية بيانًا ومعاني وبديمًا، وأنه بقدر ما يتعلق هذا المفهوم بمراحاة قانون الأمهم في الحطاب يتعد في الحانب التطبيقي فيها النكورة المحتلف هذا المفهوم بمراحاة قانون الأمهم في الحطاب يتعد في الحانب التطبيقي فيها النهوم مراحاة قانون المهم في الحطاب يتعد في الحانب التطبيقي فيها المناح من مفهومها المناح في المخاب يتعد في الحانب التطبيقي فيها المحادم ما يتعلق هذا المفهوم بمراحاة قانون المعمود في المحاب بتعد في الحانب التطبيقي فيها المان المحاب المحابة في المخاب المحابة في المخاب المحاب المحاب المحابة المحابة المحابة المحابة عليه المحابة في المحاب المحابة في المحاب المحابة في المحابة في المحاب المحابة في المحاب المحابة المحابة في المحابة المحابة المحابة في المحابة في المحابة المحابة في المحابة في المحابة في المحابة في المحابة في المحابة المحابة في المحابة المحابة في المحابة في المحابة المحابة في المحابة في المحابة في المحابة في المحابة في المحابة المحابة في الم

وسلامية القول إن المساج من الفضايا التي اهتم بما علماء العربية مفسرون وبيانبون وفقهاء والمرابون ومتكلمون وفلاسفة. فلم يقع النظير للحجاج كله داخل البلاغة، وإنما تقاصمته فروع أدرى من العلوم. فالباحث عن نظرية الحجاج في التراث العربي عليه أن لا يكتفى بالبحث من العلوم البلاغة، بل يعزج على فروع العلوم الأحرى لنكون لديه إحاطة شاملة بأبعاد النظرية من اداخل البلاغة، بل يعزج على فروع العلوم الأحرى لنكون لديه إحاطة شاملة بأبعاد النظرية من احداث العربية. ليحد أن هناك علما قالما بالمات وثيق الصلة بالحجاج وتمكن أن يشكل نظرته وساحة عربية ومو علم الجدل والمناظرة، وإن كان بعض الباحثين برى أن علم المناظرة قالم على مداء الأحر وأنه ضرب من الجدل العقيم والمراء الباطل، الذي يهدف إلى تمقيق الغلبة على المناظرة المنافرة أو المناظرة أو المناظرة أو المناظرة أو المناظرة أو المناظرة أو حيداً المناظرة أو تكن قط المناطسين أداة للاشتغال بالمنازعة المنصودة أذا تماء كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمين أداة للاشتغال بالمنازعة المنصودة أذا تماء كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمين أداة للاشتغال بالمنازعة المنصودة أذا تماء وأنما كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمين أداة للاشتغال بالمنازعة المنصودة أذا تماء وأنما كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمين أداة للاشتغال بالمنازعة المنصودة أذا تماء وأما كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمية وأماء وأما كانت وسيلة من وسائل تنعية المعرفة المسلمية وأماء المنافرة ال

سطر الحجاج في القرآن ص 18.

ا . . الر في قطرية الحجاج دراسات وتطلبيقات. س 84.

على في أصول اقوار وقِديد علم الكلام ص 22

ه ...ابق دس ا

ومن هنا قبان البحث بتساءل إن كان من الصواب النّفلر في حقل البلاغة وحدها وعاكمتها بسرامة لعدم تنظيرها للحجاج دون النّظر إلى مكونات البيّة النقافية والفكرية الأخرى والعلوم المجاورة، وإلى البناء الفكري الثقافي العام الذي يُحكم التصور، فضلًا عن الظروف السياسية والانتصادية والاحتماعية... إخ المصاحبة, وموقع الجهد البلاغي في هذه المنظومة الفكرية للتكاملة ؟!

لمُفرِّوساءل كذلك : هل البلاغة العربية لمطالبة باستنساخ الخطابة الأرسطية ومفافرِّنها الحجاجيّة مع أختلاف ظروف نشأة كل منهما، واحتلاف الخلفية العقدية لكل من البلاغتين ؟ وهل البلاغة الأرسطية هي النموذج الأمثل الذي لا ينبغي أن يُحاد عنه ؟ وهل هذه البلاغة الأرسطية لديها القدرة على الوفاء بمتطلبات الثقافة العربية الإسلامية ؟

ألبس بالإمكان القول بأنّ البلاغة العربية كان لها حجاجها الخاص بما، المتلاتم مع ظروف نشأتها، المستحبب لمتطلبات المجتمع والناخ الفكريّ والثقائ الذي كان مسائدًا أنذال، مما يعني أنما قادرة على التطور ومواكبة نظهات الحجاج الحديثة والإفادة منها إذا ما تمّ النّظر إليها نظرة شمولية منصفة لا تطالبها بالفويان في الغريّ الحديث بقدر ما تستلهم تراثها لنبني لها مستقيلًا واعدًا مشرفًا ؟ A,

# المبحث الثاني الحجاج في الدرس البلاغي الحديث



شهدت بلاغة الحجاج في السياق الغربي سنوات طويلة من الإهمال والإقصاء من الدرس البلاغي، بعد أن غلب عليها النفيد والتبسيط والانتزال في الأسلوب والصباغة، مما حدّد حرّتها، وحعلها قابعة في قاعات الدرس، في صورة واعد وأمثلة وغاذج مكرورة وفعد ازدهار وترسع عرفتها البلاغة القديمة – عربية وغربية على حد سواء – أسهمت ظروف مختلفة في الكماشها في حلّت عن مناطق واسعة كانت تحت بالمطتها، وصارت مجرد لواقح من الصور المدبعية مغضلة عن النص والإنسان. (١٠).

فاهتمام الباحدين كان منصرةا حلال الفترة من حوالي الفرن الثاني الميلادي إلى حدود عصر المهينة (منذ كونتلبان وشيشرون الرومانيان) إلى دراسة الجوانب البلاغية والأسلوبية، مع إهمال واضح النمالية المحاجرة الاستدلالية، لأنه ساد الاعتقاد في هذه الفترة بأن النموذج الأمثل للاستدلال هو الزمان القالم على عبادئ المنطق، وأسس الرياضيات، وليس المحاج التلبس بقنيات اللّفة وأسس تعيرها وطرفها الغامضة والملتبسة. غير أن هذا الحقوت للدرس البلاغي الحجاجي في الفكر الغربي كان بواريه ازدهار كبير في الفائل العرقي الإسلامية على الثقافة الونانية بديًا من القرنين الثامن والتاسع الميلادي، حيث تُرجمت كتب أرسطو في منا الباب والمدل والحطابة والسفسطة،، وشرحت شروحًا وافية من طرف المناطقة والقلاسفة المسلمين، وحصوصًا الفازي وابن سينا وابن رضد، نما ساهم في شيوع الأساليب الحجاجية في المعارس الإسلامية بمحتلف توجهانها واحتصاصاتها، فسارع للسلمون إلى الإفادة من هذه الأساليب في منط الكثير من الفعلوم، كعلم الكلام والفقه والأصول. بل إنّ الدّرس الحجاجيّة ترج آنذاك يقيام على مناطقة وآداب الحجاء، وأكثر محالات التداول الإسلامي استمسالاً للمحاج».

وبعد هذا الانكماش والتقوقع عاد الاهتمام مرة أحرى بالبلاغة والخطابة والحجاج، نقد إجدت البلاغة نفسها (والحديث عن البلاغة الغربية حاصة) في تعارض مع تلك الفلسفة والمسائدة التي كانت تتطلع إلى اليقين في العلم والمرقة، بعد شيوع الاتحاهات الوضعية ذات الروح التحريبية، والفلسفة العقلانية، والحركات الفكريّة والاجتماعيّة والتربوية، التي ثارت على القديم وعلى التقاليد، فكان من الصعب أن تنمو الخطابة ويزدهر الحجاج الذي يدور حول المحتمل وانقربي في ظل هذه الأوضاع السياسية والاجتماعية والفكرية. إلا أن التطورات المعرقية التي المدنة المقود الأولى من القرن العشرين وتبلور روح علميّة معايرة لما ساد في عصر النهضة، واقبار

الماح مبحث بلاغي فها البلاغة. لمقال ضمن كتاب : النجاع مفهومه ومجالاته. ج 1. ص 19.

ينظر: الحجاج في الفاطرة دس 150.

البقين الذي كان يجد أساسه في مبادئ الرياضيات، أو تطعيات الوانع الحسوس، وقوت حطأ الاعتفاد في واقع بسبط مطلق في علوم الطبيعة، وامتداد آنار هذه الأزمة والتحول المعرفي إلى علق المحالات من منطق وباضيات ومباحث إنسانية... نتج عنه التحول نحو الاهتمام بالخواص الاحتمائية للموضوعات وللعارف، فظهرت سلسلة من الأبحاث التي انصرفت إلى مراسة الأسناس اللاسورية والإبرهائية من التراث اليونان، وبدأيه المحودة إلى النظر في كتب أرسطو حول الجدل والخطابة والشعر والسفسطة، فظهرت الحاحة إلى إحباء الخطابة وتطوير الدرس الحجاجي أ، حاصة مع بروز الحاحة الماسة إلى البلاغة والحجاج في هذا القرن الذي تميز بوصفه قرنًا للإشهار والدعاية (ع) حيث غلبت الصغة الإعلامية على المجتمع المعاصر، وأحد دور الاتصال في التعاظم في صلب عالم الاقتصاد، وأصبحت المؤسسات بحيرة على اعتماد الإقتاع في علاقات العمل الجديدة (ع).

رافق ذلك تغير عام في مناهج العلوم الإنسانية بصفة عامة، والبحوث اللغوية والأسلوبية بصفة خاصة، ترامن مع حدوث انقلاب حذري في العديد من الأسس المعرفية المتصلة بالتصين الأدبي والفني أن فانتقلت البلاغة من المعيارية إلى الوصفية، ومن القاعدة إلى الطاهرة، لمسايرة التحول الحضاري في العصر الحديث، والضرورة المعرفية التي فرضها هذا التحول نحو الحربة والديمقراطيّة، قلم يعد بوسع أحد أن يقرض قانونًا مستمدًا من أي سلطة خارجية طبقيّة أو تاريخيّة أو إيدلوجيّة حكما يرى الدكتور صلاح فضل أا مستمدًا من أي سلطة خارجية طبقيّة أو تاريخيّة أو الدلوجيّة المتزايد بنظريات الواصل، التي كان من أبرز اهتماماتها الاهتمام بالجانب البلاغيّ، والجانب الحطابي بصفة عامة، ملما لمه من حضور فقال في كل نشاط إنساق، سواء تعلق الأمر بإنتاج الفكر أو الممارسة، أن التواصل الذي يهدف أساسًا إلى الإقناع والاستمالة، وحمل المتلقى على تبني سلوك ما، منسخم مع أطروحات المتكلم.

ة - يتنقس السنفسستان في التحلقهات العاصرة الفوجية التناولين الإنتاجي الوقية المقبال، رئيسية الراضين تنصين كشاب المجباح مقهومية ومبالاتية ج 3. ص 218 - 220.

<sup>2 -</sup> ينظر: بلاغة الإقتاع في التاطرة, من 84.

<sup>3 -</sup> ينظس انظريان اقايمة اكتشباف جديد خصص إسف جائري ترجصة المحسد يحياتان مجلبة اللَّفية والأدب جامعية الجرائس العبدد (1) محسرم (14) الصباي 1977 من 282

<sup>4 -</sup> ينظس مفهوم الحصاح على بيرانان وتطلوره في البلاغية العاصرة المقبال، ضمين كتباب الخصاح مفهوسه ومجالاتهم. ح 2 ص 176

<sup>5 -</sup> يتطبر : تلاغية اقتطاب وعليم النص حسلاح فنصل سلسيقة عاليم للعرفية عبدد 1641 ارتصير عبن الإعليس الأعلس للتقافية والضيون والادليد الكاويب، 1982 . ص 122

<sup>16 -</sup> عندما شواصل تغیر من 17

واستارم ذلك العودة إلى البلاغة والتي تعرف حصورًا متمرًا في مشهد علوم التواصل، لا عن طريق تعليمها في الثانويات والخامعات، لكن عن طريق الإشكالات التي تطرحها من داخل الخطابات اليومية الني يتداولها الناس فيما بينهم داخل المؤسسات الاجتماعية، والسياسية، والبرلمانات، والحكومات، والشارع، والمتولف فيما بينهم بستهلكونما تحت ضغط الحاجة التي تقتضي تواصلًا يجلب المنفعة والتيامم وقضاء المآرب... إنها الإشكالات التي تطرحها نظرية الحجاج باعتبارها في المقيقة الحيط الناط الكل النقاشات التي دارت حول الخطاب والتواصل منذ القلع إلى اليوم الله . !

ونيحة للعوامل السابقة أصبحت البلاغة علمًا واسقا المجتمع، فهي كما يقول رولان بارت:

الم تعد علمًا حاصًا بالخطاب، وإغا صارت علمًا عامًا للحطابات كافقه هو وقد أشاد هريس يلبث هذا التطور الحاصل في البلاغة، وبعودة الاهتمام بالجوانب التداولية والحجاجية في البلاغة، وبالجهود في فكيرة التي بذلت في بجال اللسانيات، ونظريات التواصل والقد الإيديولوجي والشعرية اللسانية، فقال صوفًا يذلك : وثم تغيرت هذه الوضعية (أي إقصاء البلاغة عن الأدب والنظرية الأدبية وتردي أرساعها) بشكل بكاد يكون شاحقًا في السبيات من هذا القرن، وكان باحثون ألمان قد حاولوا قبل قلك إعادة الاعتبار إلى البلاغة : دوكهورن Dockhorn بالمانية والمواقبل بلاغي قلار على التأثير، وكورتيوس 1956 بتربيره للتحليل التاريخي للمعاني المشتركة، ولوسيمك (1960- كان باحثون ألمان قد حاولوا قبل كرة مفرطة من الأعمال المرصودة للبلاغة اعتمادًا على نتائج جهود الكلاسيكين. ونلاحظ حاليا كرة مفرطة من الأعمال المرصودة للبلاغة اعتمادًا على نتائج جهود الكلاسيكين. ونلاحظ حاليا صف، مائه الملاغية يوحم في مجال التنظيم إلى الأهمية المتزايدة للسانيات التحلوليّة، ونظربات تواطل والسيميائيات والنفد الأبدلوجي، وكذا الشعرية اللسانية في مجال وصف الخصائص الإفناعية شعوص وتقوفها، ونتبحة لحدة الأهمية يجب أن نسحل أولا أن البلاغة قد صارت علمًا، وأننا خدف مرحة ثانية إلى نظرية بلاغية، وأن البلاغة من حهة ثائلة ليست عضورة في البعدة الحمالي بشكل مارم بل نزع إلى أن تصبح علمًا واسعًا للمحصم، ها.

ومن هنا وُلِد فرع علمي حديد هو الحجاج، اهتم به في البداية الفلامقة وأهل المنطق والقانون، وسرعان . أحد الحجاج مكانه في أوساط الباحثين من تخصصات مختلفة، وأصبح حقلًا مستقلًا تقوم حوله الدراسات التحصيمية، والأبحاث التواترة ١٩٠٠، وحصوصًا بعدما أضحت الفاهيم الحجاجية تساهم في

ا حسابق ص 18.

العراب حديدة للبلاغة القديدة عن 6

الـ الثانية والأساوية تحو عبودج سيمياتي لتحليل التصوين هتريش بليث ترجمة : محمد العمري أفريقها الشين
 مديده ملـ 1900 من 22

بنار المنفسطان في القطفيات العاصرة التقال: منبن كتاب المباع مفهومة ومبالاته ح 2 من 220.

مقارية ظواهر أخرى، بعدما ثم وصل الحجاج بكتير من الدروع العلمية الإنسانية، كاللسانيات، وعلم الاجتماع، وعلم النفس، والاقتصاد...إلخياً.

ونتيحة لذلك تعددت تؤسهات النظريات التي عالحت الحجاج، بين نظريات تنتمي ال البلاغة، وأخرى إلى للنطق، وثالثة تفاريه من منظور لساني<sup>20</sup> أو من منظور نفسي، أو احتماعي...الخ. ماذن

وتاريخيًا شهد المحاج المُحِكِّلُ من خلال مؤلَّفيُّن صدرا في السنة تَعْكِثُهَا، المؤلَّف الأول: (مصنف في المجاج: المُحَلَّمة المديدة) على يد الفيلسوف والقانوي البلحيكي الأستاذ في حامعة بوكسل؟ (شاييم بيرلمان 1912- 1984) وزميلته لوسي أولبريشت تينكا، وقد نُشر الكتاب عام 1958، ثم في عام 1970، وأعيد نشره وترجمته أكثر من مرة أن أما المؤلَّف الاعر فهو كتاب ستيفان تولمين (وجوه استخدام الحجاج) والذي حاول فيه إضفاء الطابع العلمي على البحث الحجاجيّ من خلال وضع غوذج يفيد في أدي وضعة، أو أي فرع علميّ الله.

وسيعرض البحث سريقًا لأهم نظريات الحجاج الحديثة :

أولاً : مفهوم الحجاج عند بيرلمان وتيتكا

أعاد بيرلمان وتيتكا الاعتبار إلى البلاغة حينما وضعاها في إطار الحجاج وجعلا منها أداة لتفسير كثير من الظواهر الفلسفية والقانونية وتحليلها، وفعندما تكون قضية ما مستوحاة من قضية أحرى أو من المقام يكون هنك حجاج، وفي المقابل يكون هناك برهان عندما يتم تخصيص كل ما يجعل النتيجة تفرض نفسها، وبنحو صروري، أنه ققد تبه المؤلفان إلى ضرورة الخروج من مأزف المنطق الصوري، والعقلانية الديكارتية ألتي سيطرت على الفكر الغربي ودخا من الزمن، لعدم

<sup>1 -</sup> السابق سمن كتاب: الجباح معهومه ومجالاته ح 3, ص 220 - 221

ج - ينظير . فيتم تطويبات الحجباع للعاصرة انطبال، سبايبة منشوطين أيسان وترانسات موانع مجانبة دايبال الكشاب www. Galialitiab net

<sup>3 -</sup> ينظر: تاريخ نظريان الحجاج ص 41

<sup>4 -</sup> السفسطات في المطفيات العاصرة. امغال: شمن كتاب: الحجاج مفهجه ومجالاته. ح3. ص 221 .

<sup>5 -</sup> الآفية واقتطاق واقتماع البناب الثاني الآفية والسياق لمشالة ميشيل مايس تشايم وترجمية : محصد أنسيدات ضمن كتاب: القماح مقهرت ومجالات ح 5 ص 25

<sup>3-</sup> العقلابية ماهي فكري افلس عي يزسم أسه يكس الوصيل إلى هعرفية طبيعية الكنون والوجنود مين طريق الاستدلار العديد بين الاستدلار الوصي الإنهاج أبد المستدل الم

قارة هذا الفكر على تلية احياحات المحدم والانسحام مع العلوم الإنسانية المختلفة التي لا محصع لقوانين النطق ولا بديهيانه، وحاولا أن يقبريا أكثر من جمالات استحدام اللّغة في كل ما له مبلة بالإنسان، فالبلاغة المحاجيّة عند بيولمان واسعة شاملة تحد أمثلتها في الحياة اليومية والعائلية والسياسية، وهذه الأمثلة المستمدة من الحياة اليومية للعامة تكمن أهميتها في التقارب الذي تسمح لمفتريع الأمثلة التي يوفرها الحجاج عند المفيلاسفة والقانونيين — بحسب بولمان المفترة

أنالولقان وضعا المجاح في صلب بحالات الحياة، وقاما بصياغة تعارض بين ما هو منطقي وما هو حجاجي، فإذا كان المنطق لا يسمح بالغموض والبس، ولا يقبل بالتناقض، وبحيز بلغة مرية صارعة فإن الحجاج يقبل الاعتلاف والتعارض، ويسمح باللبس والغموض، ولا يقرض القواعد التي يتم بموجها معالجة المعلومات، بل إنه لا يزدهر (بحسب بيرلمان وتيتكا) إلا حين يُفتقد الهذي به يزير ويتكا ارتكزا من خلال مصقهما المذكور على الحافة لإعادة تأسيس البرهان والفاحة الاستدلالية باعتباره تحديداً منطقيًا بالمفهوم الواسع، كتقبة خاصة ومحيزة لدراسة المنطق النشريعي والقضائي على وجه التحديد، وامتداداته إلى بقية بحالات الخطاب المعاصر الالله بل أبعد من ظابقا بين البلاغة والحجاج في العنوان الفرعي المستقيما، معتبرين ما ليس معاجا بالمعنى الذي يرتضيانه منتميًا إما إلى السفسطة وإما إلى البرهان، ومنطلقين من فكرة أن كل حيان يسعى إلى تغيير وضع فائم أو تدعيمه، أو التأثير في للتلفي وإقناعه لاتخاد موقف تجاه قضية من مستويات ما، وكل تلك الميدونات الأسلوبية الموجودة في رأى الخطاب) ما هي إلا مستويات معينة من مستويات معينة من مستويات المحاح المحاط المحاح الم

ورغم أن منشأ نظرية بيرلمان وتيتكا فلسقى إلا أنحما أدخلا الفلسقة في صعيم البلاغة، فمنطلقهما ناد البحث عن منطق للقهم، وقد بحنا طويلًا عن هذا المنطق — كما ذكرا — ثم اكتشفا ،أنه لا يدحد منطق للقيم، وأن ما تبحث عنه كان قد عولج من طرف مبحث أخر ضارب في القدم، منسئ حالها ومستهجن، هو البلاغة، أي فن الإفناع والاقتناع، «فالبلاغة صالحة عنده لأن تكون منطقًا

بسار الاستعارة في مسئلات يونانيذ ومريدة ودريبة فحمد الوابي دار الأمان الساط الطبعة الأولى 2005 ص 358.

ء ...در الجاح في الناسعة وتدريسها العقالة صمر كتاب المماح مفهمه بمحالاته. ج 3. ص 84

ه يلايند اخطاب وعلم النحن حن 85.

<sup>-</sup> مندر النساع في البلاط العاصرة من 105 واليلاغية القديدة مع التحييل والتعاول محمد العصري أفرطينا الطاري - برداد ط 2005 ص 60.

<sup>+ ...</sup>لر الجام عند بيرلان ضمن كتاب: الجام مفهومه بمحالاته ع 2. ص 182

ا 🖰 لا يد افعيدة بين التخييل والتداول ص 69

لأحكام القيمة، أي للفلسفة، على شرط التحلي عن التعارض التيسيطي بين منطق عنول في الرهنة الشكلية، وباختصار فالفلسفة يمكن أن تظل الرهنة الشكلية، وباختصار فالفلسفة يمكن أن تظل عقلية حتى وهي تؤسيس أحكامها على القيمة البلاغية، "ا، غير أن الفلسفة غير قادرة على الاقتراب من المحالات الإنسانية ما لم تتوسل بالبلاغة كأداة تعتمد عليها في الاستكشاف والبرهنة

و والحجاج المقطّمُولَا عند بيرلمان وتيتكا هو المسمى (La nouvelle Rhetorighe) الذي ترجمُ الله عبد الله صولة هـ مثلًا - بالخطابة الحديدة، وصلاح فضل أن يالبلاغة الحديدة، الله وقد سمّى بلاغته أو خطابته بالحديدة ولحداثة الأبعاد التي قدم محا، ثم لأنما أيضًا ذات حصائص إنسانية عميقة، ويؤكد ذلك كونما قد أحربت داخل قسم الفلسفة وعلم الاجتماع بسجامعة يروكسل - يلحيكا، هـ.

والمؤلّفان يعرّفان موضوع الحجاج بقولهما : وموضوع نظرية الحجاج هو درس تفنيات الخطاب التي من شأتما أن تؤدّي بالأذهان إلى النسليم بما يُعرض عليها من أطروحات، أو أن تزيد في درجة ذلك النسليم، أن وعددان الغاية من الحجاج فيقولان : وغاية كل حجاج أن يجعل العقول تذعن لما يُطرح عليها، أو يزيد في درجة دلك الإدعان. فأنجع الحجاج ما وُقَق في جعل حدّة الإذعان تقدوى درجتها لدى السامعين، بشكل يعتهم على العسل المطلوب (إنحازه أو الإمساك عنه)، أو هو ما وُقَق على الأفل في جعل السامعين مهيئين لللك العمل في اللحظة السماسية، أن أنها معنى العمل في اللحظة السماسية، أنها أنها المحاسبة، أنها المحاسبة، أنها المحاسبة، أنها المحاسبة المحاسبة، أنها المحاسبة المحاسبة، أنها المحاسبة ال

وهذا المفهوم يربط بين تفنية الحجاج ووظيفته، وبطرح النظرية على محورين وليسين :

- الحطاب، وما فيه من حجج، وطريقة انتظام هذه الحجج:
- وتأثير الخطاب في المتلفى، الذي هو غاية هذا الخطاب، وكيفية استماته للوصول به إلى
   درجة الإذعان للفضي إلى العمل، وفقًا لتطلعات المتكلم وغاياته، أي دراسة الموقف التواصلي الذي
   يمثل حدث المجام 8.

١ - السابل السقمة نفسها

<sup>2 -</sup> ينظر: في تطرية الأساح من 11.

<sup>3 -</sup> ينظر: بلاغة الاجلاب وعلم النص من 65 .

<sup>- 4 -</sup> أهيم تطريات الجياح الماسرة اعقال! بسليمة مسفوطين

<sup>6 .</sup> الأساح في البلالة العاصرة ص 104 .

<sup>6 -</sup> السابق س 107.

<sup>7 -</sup> فني تطارية الاسباح وراسات وتحليبهات جن 13

B - بنطر · تاريخ نظريات السماح عن 46.

ويمكن إيضاح بعض حوانب هذه النظرية وأيعادها من علال الهاور التالية :

## أ/ علاقة الحجاج عند بيرلمان وتينكا بالجدل والخطابة

لم تأت نظرية بيرلمان وتينكا من العدم، بل ولدت من صلب الكلاسبكية الأرسطية التي المتناف الم تنات نظرية بيرلمان وتيتكا بمثابة البعث الجديد للعطابة في ثوب حديد هو الحجاج، حيث سعت المرافقة كيان العطابة الذي تصدّع، وتوافقت أحزاؤه بين الفلسفة والدن والحدل ال

وقد صرّح بيرلمان وتينكا في مستهل كتابهما بعلاقة نظرينهما الحجاجيّة بالنظرية الأرسطية، واتصالها بالجدل والبلاغة الإغريقيين أم ولذلك عُدّ حجاجهما، كلّبا - في مقابل الحجاج السابي - لاشتغاله بالمتون الأدبية والفلسفية والفائرية، ولمراهنته على قدرة تعميمية تشمل عدمًا كدرًا من أنواع الخطابات المبية على الإضاع والتأثير الله.

أ- فقد أحد يولمان في تعريف للحجاج بماهية الخطابة عند أرسطو، فالحجاج عنده يستند إلى صناعة الحدل من ناحية، وإلى صناعة الخطابة من ناحية أحرى، لكنه شيء مختلف عنهما لا مو بالحدل، ولا هو بالخطابة. فهو وإن كان يعتمد على المقدمات المشهورة التي لا يختلف الناس أحولها لإلزام الخصم مثل الحال - ويظهر هذا عنده من تعلال حديثه عن التأثير الذهني في انتقلى، وتسليمه وإذعانه لما يعرض عليه إذعانًا نظريًا واعيًا قائمًا على الإدراك والعقل - ويتقارب مع الخطابة من حيث توجهه إلى جمهور برمي الخطاب إلى حعله بقنتع ويسلم ويصادق على ما يدرض عليه، إلا أنه شيء آخر غير الخطابة وغير المدل!

- أولاهما : نوع الجمهور : فالجمهور في الخطابة حاضر أمام الخطب في فضاء مكاني محدود، أما هم ور الحماج فهو جمهور عام، قد يكون حاضرًا أو غائبًا. كما يمكن أن يكون الححاج بين المحسين متحاورين، أو حتى بالحالة الخاصة التي يتشاور فيها الإنسان مع نفسه، فالحماج لا يكون وفيدًا أبدًا عند يبرلمان إلا إذا توجّه إلى متلقي عام.

وثانیتهما ، نوع الخطاب : فلتن كانت الخطابة محصورة في الخطاب الشغوي، فإن «مطاب المحاصي عند بيرلمان يمكن أن يكون تلفظًا شفويًا أو مكويًّا. وقد رُكَّر بيرلمان على

ا ينظر في نظرية البياح بن 21

<sup>7</sup> بسطر: السماح وثناء السطاب من7

الساق السقحة تقسها

<sup>· ...</sup>مار القيماع في القران ص 28 وفي تطوية القيماج س 21

المكتوب، وآليات الرهنة فيه، لأن محال تحليله وتأويله أوسع مما هو مناح في الخطابة المنطوقة". وهو ما يتماشى مع غاية الحجاج عنده، الذي لم يكن يعيه تكوين حطيب مفوه، وإنحا يعيه فهم آلية التفكير، مما يعنى التحول من مرحلة إنتاج خطابة تطرب لها الأدان إلى مرحلة تحليل خطابة مفكرة، معالمة، ميوهنة، تذعن لها العقول، ويستحيب لها السلوك. ومن هنا اشترط بيرلمان معقولية ا المسماج لتخليص الخطابة من تحمة التلاعب بمشاعر العامة وإنارة انفعالاتهم واستمالتهم من خلال ذلك، مما جعل القطابة لا تنحصر في خاطبة العامة وإلى تسمع لمخاطبة أي نوع من الحمهود الم

وسعى بيرلمان وتيتكا إلى تخليص الخطاب الحجاجي كذلك ومن صرامة الاستدلال الذي يجعل المحاطب به في وضع ضرورة وخضوع واستلاب، فالحجاج عندهما معقولية وحرية ها. وهذان العملان وتخليص الحجاج والحطاب من شمة المغالطة، ومن صرامة الاستدلال) مهتان في معالحة الأحاديث النبوية من منطلق المفهوم الحديث للحجاج في جانيه : المنطقي، واللغوي، لأهما يضفيان المعقولية والوعى والإدراك على عملية التلقي من ناحية، ومن ناحية أحرى يجعلان الخطاب عمالة التلقي من ناحية، ومن ناحية أحرى يجعلان الخطاب عمالة الله على العقل والتدير والنظر.

#### ب/ نظرية الحجة عند بيرلمان

اهتم ببرلمان كما أرسطو بالحطاب (اللوغوس) أكثر من اهتمامه بالباث والتلقي، فخطابته تناسس على قوة الكلام في بعديه الاستماعي والتبادل، قد صرّح بـذلك في قوله : ولن بهتم

<sup>1 -</sup> يتظر: في نظرية افجاع ص 75.

<sup>2 -</sup> ينظر البلاغة والأنصال ص 115 - 116.

<sup>3 -</sup> السابق الصمحة نفسها

<sup>4 -</sup> ينظر : ظريخ نظريك الحماج. ص 44

<sup>5 -</sup> التظرية الحجاجيَّة من غلال الدراسات البلاغية والتطفية والاسانية. ص 44

<sup>6 -</sup> ينظر: الحاج بين للنواز واللثال ص 15.

مصنفنا هذا بغير الوسائل الخطابية التي تحقق إذعان العقول. لن نفحص فيما يلي من كتابنا إلا أمر النكبيك الذي يستخدم الكلام لتحقيق الإقناع أو الاقتناع!". فخطابته أو نظريته الحجاجيّة تركز مني جانب الظفر بالحجة أكثر من اهتمامها بحمالية العرض اللغوي (إلاسلوب).

وقد اقترح بيرلمان سلسلة من التعريفات لماهية الحجة. فالحجة بالنسبة إليه هي صورة تحطابية (بلاغية) مكن قير شكلفا واسطة بنية حاصة بحا... إنّ صورة إن تكون حجاجية إذا كان استحدامها الذي يحدث تغييرًا في المنظور يظهر عاديًا بالنسبة للوضع الحديد المقترح، وعلى العكس إذا لم تؤدّ الصورة إلى موافقة المتلقي فإنحا تكون حينف تجميلًا، أي صورة أسلوبية فقطه هم يحقي أر يبرلمان يقترح التمييز بين الشكل والمحتوى، فالأشكال البلاغيّة إذا لم يكن لها دور في الإفتاع فهي در عسنات شكلية، وليست تقنيات حجاجية.

وللحجاج عند بيرلمان ملاعه التي ينميّز بما، وهذه لللامح الرئيسة هي :

- . أنه يتوجّه إلى مستمع.
- أنه يُعيّر عنه بلغة طبيعية.
- مسلماته لا تعدو أن تكون احتمالية.
- لا بفنقر تقدمه ثاميه إلى ضرورة منطقة بمعنى الكلمة.
  - نثائجه ليست ملزمةو<sup>(3)</sup>.

ما شطاب الحجاجي مرقمن إذن بالعطبات الحاصة بكل من المحاجج، والمستمع، والمقام الذي مدد تقنيات هذا المنطاب، وأنساقه التي يقوم عليها. ومواضيع الحجاج غير بديهية، أي تتطلب منها عقليًا لإقامة الدليل عليها. أما المتلقى فهو المعنى باستيعاب منها المنطاب وتنسيته، فهو يسهم . االمتكلم في تشكيل المعالم الكبرى للمادة الحجاجيّة المقعدة ".

ويشترط بولمان في الحساج شرطًا مهمًّا بدونه يكون الحساج معدومًا، وهو حصول ضرب من تناعل والالتفاء التقالي بين البات والمتلقي، وهو ما ينتج عنه الاهتمام بالظروف النفسية والاحتماعية و عقد الحجاج بدوتما أثره وموضوعه، فالحجاج عنده ليس استدلالًا تعليبًا بدور في حفل الرهان

هر نظرية الحجاج براسات وتطبيقات، ض 75.

ا الماح تطريات الحجاج ص 46.

م إن يكس أن يوسد مجاح غير بلاغس المقائل)، أوليفس ريبول ترجمية : محمد العصوي فلحيق بكتباب البلانية الديدة - تحصل والسفاق من 220

الله العماج عند بيركان اعقال ضمر كتاب الحماح معهومه ومجالاته ج 2 ص 102 - 103.

المنطقيّ، بل يتطلب وحود علاقة تفاعليّة بين الباتُ والتلقي. وهذا التأثير التبادل الحاصل بينهما يسير ضمن حركة الخطاب للوحهة لغابة إفناعيّ، وهو ماعثل حجر الزاوية في نظرية بيرلمان<sup>(1)</sup>.

وللمتبلغي دور مهم في نظرية بيرلمان، فقد أكدُّ بيرلمان على فكرة المتلفى التي تمثل نقطة التقاطع بين البلاغة القديمة والبلاغة الحديدة، فالخطاب يُصبُ على قدر المتلقى ومقامه، إأنَّ الغاية هي إقناعها في أثر قيه، غير أن المنلقي في البلاغة اللغيخة كان عصورًا في صورة المستمع، يحكف أن الخطابة كانت أشفويَّة، أما في البلاغة الجديدة التي لا تفتُّيد بالخطاب المنطوق، فقد يكون المنلقيُّ قارلًا كما قد يكون مستمعًا. وعلى قدر هذا القارئ الذي يبدو كأنه غانب يصبّ المحاجج خطابه. يقول بيرلمان : وما يُجِب استبقاؤه من الخطابة القديمة هو فكرة المتلقي، التي ترد إلى الدُّهن - مباشرة -عندما نفكر في الخطاب، فكل حطاب موجّه إلى مثلق. وغالبًا ما ننسي أن الأمر كذلك في كل لحطاب مكتوب، فالخطاب يُعدُّ بلغة النلقي، لكن الفياب الماذيِّ للقراء قد يجعل الكاتب يعتقد أنه وحيد في هذا العالم، بيسما نعت في واقع الأمر - وعني الكاتب دلك أم لم يع - مشروط دائمًا بالأشحاص الذين يقصد مخاطبتهم، هُ. فيرلمان بإكد في النصِّ السابق على فكرة الغياب الماديّ القارئ، لأن ذلك سيعمل على تخليص الخطاب الحجاجيّ من وسائل الصغط، والصالح الآليَّة، والتحريض. وذلك يعني أن على المحاجج أن يدرس جميع أنواع البراهين والحجج التي يمكن إقامتها بالدرحة الأولى أمام القراء في جميع أنواع المستفات الكتابية. وليس معنى ذلك أن بيرلمان بهتم بآليات النواصل اللغؤي للباشر الذي يدور في إطار البديهي وللعتاد، ولكنه يهتم تنظاهر جديدة من ع التواصل (المكتوب، والنطوق، والإشاري) تحدف إلى تأسيس بناء فكري عميق، تندمج فيه أبعاد (ال متكلم، والسامع، وللقام)، بميث يحمل المنتج الجديد الحصائص الجوهرية لهذه للكونات الثلاثيَّة.

والمتلفى عند بيرلمان يتعدد بحسب المفام، وللذلك يرى أن الخطيب يلزمه أن يفهم المقام المتكلم فيه، ويلزمه الوعى بأحوال السامعين ومستوياتهم المعرفية والإدراكية 19.

ولأنَّ المخاطّب متنوع متغيرٌ حدة بولمان المتلقي بمحموع أولتك الذين يويد الخطيب التأثير فيهب، أي ما يمثل الغالبية العظمي من الجمهور أقل وعلى الكاتب أن يتخيل مخاطبًا يوجّه إليه خطابه، نحيث يكون هذا المخاطّب في بنيته المجردة هو الحامل للخصائص الجماعيّة الكبرى الني

<sup>1 -</sup> ينظر: الحاح بين النوال وللثال ص 16

<sup>2 -</sup> البلاغة والانسال ش 117

<sup>3 -</sup> ينظر عمهم الحماح عند ببرقان ونظوره في البلانة المتحمرة امغال؛ ضمن: اقتماح مفهومة ومحالاتم ح 2 ص 184.

<sup>4-</sup> ينظر السابق صمر كتاب الأحاج معهومه ومجالاته ح 2 س 185.

<sup>5 -</sup> ينظر: السابق سمن كناب: الحجاج مفهومه ومجالاتم ح 2 ص 189.

: فاطع فيها السواد الأعظم ، إنه بعبارة أخرى : الثقافة والحضارة والمحتمع، والنصوص الخلفية الثاوية في اللاوعي الجماعي الموشهة للوعى والفهم وللتعاسل داعل الزمرة الاحتماعية الخاصة. وبالتالي سبودي الخطأ في رمهم صورته حتمًا إلى ناتج عكسيّة تماتهاء".

على أن المتلقى في نظرية بيرلمان ليس دوره التلقي نقط كما هو الحال في البلاغة القديمة، وإنما هو منلق إيجابي، المجلك فيما يتلقاه، ويناقش، ويفقد، وبدلم ويدكن أن ينتقل من موقع التلقى الخراج موقع الإرسال، وينبادل المواقع أكثر من مرة مع المرسل أنه فهو متلق فاعل تشبط لا يستقر على حال أن ولفلك وصف الدكتور جميل عبد المحيد العلاقة بين الباث والمتلقي عند بيرلمان بأنما علاقة أنقية، يقف فيها للتلقى في درجة موازية لهوجة المرسل أنه.

## ج/ منطلقات الحجاج ومقدماته عند بيرلمان

يكئ الحجاج عند بولمان على عدد من الفضايا والتصورات والفرضيات التي بنسج منها العاجج خطته الحجاميّة، التي يعوّل على تسليم الجمهور اما.

### ومن أهم هذه المقدمات ;

- الوقائع: التي تمثل ما هو مشترك بين عدّة أشخاص أو بين جميع الناس، سواء أكانت والنع مشاهلة أو مفترضة. وتكون غير قابلة للدّحض ولا للشكّة ". وهذه الوقائع صالحة لتأسيس غفلة البداية بحكم ثيرةما".
- الحقائق: وهي تقوم على فكرة الرّبط بين الوفائع، وتتأسس غالبًا على مفاهيم دينية، أو سنفية، أو نظريات علمية (٥).
- الافراضات: وهي مثل التقائق والونائح تحظى بالموافقة العامة. ولكن التسليم تعا والإدعان شا لا يكون قويًا حتى يُؤيّد بأذلة وأنساق برهائيّة تدعمها وتقويها. وهذه الافتراضات أست ثابتة لأتما تحدد بالقياس إلى العادي والمحتمل، والمحادي والمحتمل بتغيران بنغيّر الحالات.

ا - السابق صمر كتاب: الجباح معهومه ومجالاته: ج2. ص 190:

<sup>7 -</sup> بعظر: البلاغة والانتصال ص 117.

أ تنظر: الاستعارة في محطاره رونائية وعربية وغربية. 371.

ا بيطر البلاغة والاتمنال من 117

ا سطر: في تظرية الحاج ص 24

منظر: الحاج في البلاغة العاشرة ص 111.

سطر السامل ص112

<sup>-</sup> سنلر: في تطرية النجاح من 25 والحجاج في البلاشة للعاصرة، ص112

القيم: وعليها مدار الحجاج، فهي عنصر أساس من عناصر الحجاج، ولما دور بارز في يحال العلوم الإنسانية، إذ يعتمد عليها في تغيير مواقع السامعين، ودنعهم إلى الفعل للطلوب، وهي نوعان في قيم يحردة. مثل: العدل، والشجاعة. وقيم محسوسة: وهي القيم التي ترتبط وشخص، أو جاعة، أو مؤسسة منظورًا إليها في أحاديثها. مثل: الوطن، والمسجد الله.

الحرالهوميات : وتتأتى من كون القيم ليشكن على درجة واحدة، وإنما تخضع لتراتبيكي أرمية، ووعي الحامزج بتراتبيتها أهم من القيم نفسها، لأن هذا الدراب بخسلف من بحتمع إلى آخر ص!

المواضع: وهي مقدّمات أعمّ من العناصر السابقة، وقد أولاها أرسطو عناية فائقة، وحصص لماكتاب (الطوبيقا)، وهي تمثل رافدًا للفيم وهرميّتها عند عملية الإقناع، وهي بمثابة المقدمات الثواني أو المعاني التي يركن إليها الحطيب، وبدوتها لا يكون للحطابة أي شرعيّة عند الجمهور، وقد وصفها بيرلمان بالمقدمات العامة، وهي متمحضة عند، للاستدلال الجدالي<sup>68</sup>، وتنقسم قسمت : مواضع الكم ، وهي التي تبت أن شيئًا ما أفضل من شي، آخر، لمعايير كمية، مثل : أن الكل أفصل من الجزء<sup>64</sup>، ومواضع الكيف : التي تمتمد حاصبتها الحجاجة من وحداثتها الشكليّة في مواجهة الجمع، مثل : موضعة الجمع.

ولا يكفي أن يتلك اتحاجج هذه القدمات، بل عليه أن بحسن توظيفها بما يتوافق سع المتلقى والقام، وعناصر المملية الحجاجيّة الأخرى، فهي اليست دات فعالية في دافعا، ولا هي بمعتِل عسن كناءة الخسطيب ووعيه اللذين بحصا تكتسب عناصر الحجاج شحنتها الحجاجيّة، 8.

#### د/ تقيات الحجاج عند بيرلمان

تتمحور نظرية بيرلمان حول تقنيات الحجاج، التي هي تقنيات خطابيّة مستمدة من ينية التراكب اللغوية التي يدمّ توظيفها، وتتلخص في كل الوسائل اللغوية والبلاغية والمنطقية التي يتوسل بها الخطاب من أحل تحقيق الإذعان، وقد حصر بيرلمان النقنيات الحجاجيّة في ضريبن : ضرب يقوم على طرائق الوصل، وبشمل كل الحجج التي اهتمت بها البلاغة الفديّة. وضرب يقوم على طرائق الفصل.

<sup>1 -</sup> ينظر: الحجاج في البلاغة المعاصرة. ص 112 -

<sup>2 ·</sup> ينظر: السابق الصفحة نفسها

<sup>3 -</sup> ينظير المواصل الجاجئية فني اللَّف العربينة عنز الدين الناسخ مكتبية عبلاء الدين للنشير والدوريع. صفاقسي " ترسي الجالف تالأولى 2011 من 82

بينار المراح في البلادة الماسرة من 113.

<sup>8-</sup> ينظر الشابق الصفحة تقسها

<sup>114</sup> m . i. i. m . 6

ويقصد بالضرب الأول : والطرائق الاتصالية التي تقرب بين العناصر المتباينة في أصل وحودها، فتيح بذلك قيام ضرب من التضامن بينها لغاية إبراز تلك العناصر في بنية واضحة، ولغاية تموم أحد هذه العناصر بواسطة الأحر تقومًا إيمائيًا أو إسليبًا، "!

أما الضرب الثاني فيقوم على الفصل، ويسعى إلى فصل عناصر سبق للغة، أو لممارسة ما أن وبطت بينها، ومؤلم لك الطرائق التي تقوم على الفصل للمؤلم عناصر تقتضي في الأصل وجود وحلم في يهما، ولها مفهوم واحد، هـ. ويمكن إجمال القول فيها نيما يلي :

## العلم المن الوصل

وهي ثلاثة أنماط : الحجج شبه النطقية، والحجج القائمة على بنبة الواقع، والحجج القائمة عنى إعادة بناء الواقع (المؤسسة لبنية الواقع)\*\*.

الحجج شبه المنطقية : وهي الحجج التي أعدات من المنطق بنيته، وقولها للصباغة المطلقية، والمواجعة والمواجعة والمواجعة والمواجعة والمواجعة والمواجعة والمحاج). ومن هنا سميت شبه منطقية (الحجاج). ومن هنا سميت شبه منطقية (الحجاج).

ومن أمثال هذه الحجج: حجة التناقض وعدم الإنفاق، والتماثل والحدّ، والحجج القائمة على المنافذة المحج القائمة على المنافذة التعدية، والتضمن، والتقسيم...قع

الحجج المؤسسة على بنية الواقع: وهي حجج ترتكز إلى واقع مُعترف به كما هو، لكنها لا تصف هذا الوائع، وإنما تبني عليه حججها، وترضع العلاقات الرابطة بين عناصره ومكوناته، وتعرض الآراء للختلفة قيه سواء أكانت هذه الآراء وتالع أو حقائق أو افتراضات أم مهي حجج اتستخدم الحجج شبه المنطقية للربط بين أحكام مسلم عا، وأحكام يسعى الخطاب إلى تأسسها وتثبتها، وخقلها مقبولة ومسلماً عا. وذلك يجعل الأحكام المسلم بحاء والأحكام في المسلم بما عناصر تقسي إلى كال واحد يجمع بنها، بحيث لا ممكن النسليم بأحدها دون في المسلم بأحدها دون المسلم بأحدها دون المسلم بأحدها دون المسلم بأحدها دون المسلم المحدة الموردة المحدة المحدة

ا . تلجاع في القرآن س 12

<sup>8 -</sup> السابق الصفحة نفسها

 <sup>41</sup> سطر: في لطرية الحجاج ص 41.

منظر الاستعارة في محطان بونائية وعربية وغربية رض 376

د. مدار: اللاسترادة : في نظرية الحجاج مو 42 - 48 والحجاج في البلامة القامنية من 128 - 129.

 <sup>«</sup> سدار الجماح المره ومنطاعات وتقنيات من ضلال مصنف فني الجماح القطامة الجريسة اليواسان وتيشكا المضال)
 « دالله بدولة، تعمن أميم طارمات الحصاح في التقاليد الغربية، ص 332.

التسليم بالأخر، ومن هنا حاء وصفها بكوتما حججًا اتصالية، أو نائمة على الاتصال، ١٠٠٠. وأغلب الحجج القائمة على يتية الواقع تقوم على ترابطات التعاقب، مثل : علاقة الوسيلة بالغاية، والسبب بالتيجة، أو ترابطات التواحد (علاقة الشخص بأفعاله) هـ.

الحجج المؤسسة لبنية الواقع: وتميت بذلك لأن الخطيب بعيد بناء الأساسات الكاملة للواقع بخلق روابط تظهر علاقاوي لم يكن يراها المتلقي بالضرورة، وتقوير هذه الحجج على حلق الروابط وتشكيلها، وذلك بتأسيش رابط لبس معطى مسيقًا بين عناصر من الواقع، وتقديمه في علاقة ملائمة, وهناك نوعان من الروابط التي تؤسس الواقع: استدعاء الحالة الحاصة (كالمثل، والنبوز، والنسوذج)، والاستدلال بالممثلة (المماثلة، والكناية)<sup>(1)</sup>.

#### \* طرائق القصل

تعتمد التقدات الثلاث السابقة على بناء أو احتراع أو توضيح علاقة قائمة في الواقع، أما التقدية الرابعة التي يقترحها بيرلمان فعطلق من وجهة نظر محتلفة، وهي قصل حلاقة أولية موجودة في مصطلح ما، أو عبارة ما، ومقدمة كوحدة مترابطة، فحتى يقوم الحجاج فإن على الخطيب كسر هذه الوحدة، وإظهار المصطلحات المتمايزة التي تنطيها أأ، ويقع هذا الفصل في المتاصر التي توليف وحدة واحدة، وبراد تجزئها لغابات حجاجية، ومن ذلك توظيف عناصر الربط، والوصل، والعطف، واستخدام الحمل الاعتراضية، وغو ذلك ألى وهذا النصل مردّه إلى إحداث تحبيد بين المصطلح [1] الذي يعتبر غير ذي قيمة، بسبب ارتباطه بالمظهر، والمصطلح [2] الذي له قيمة عالية بسبب ارتباطه بالمظهر، والمصطلح [2] الذي له قيمة عالية بسبب ارتباطه بالمظهر الواقع) تُردّ إليها كل ضروب عالية بسبب ارتباطه بالمظهر الواقع) تُردّ إليها كل ضروب الفصل بين المفاهيم، حيث تتحزأ إلى ثنائيات أحرى، مثل : والوسيلة الغابة) و والتحول الثبات) و والحسم / الروح)... إلح أقا

فالمحاج باستخدامه تفنية الفصل عند حجاجه يهدم ثوابت، ويقيم أخرى، ويعوض ويستبدل، بعد أن يستدعى المفاهيم والتصورات والعناصر التي تمّ الوصل بنها في طور سابق<sup>60</sup>.

١ - نم لطبية المعاج عر 49

<sup>2 -</sup> بنظر: تاريخ نظيات اقجاع ص 49 - 52 يني تظرية افجاح ص 49 - 54

<sup>3 -</sup> بنظر: تاريخ بطيات الحجاج ص 52

d - ينظر: السابق ص 49 - 52 وفي يظرية الحجاج ص 49 - 54

<sup>5 -</sup> ينظر الحجاج في البلاغة العاصرة ص 132.

<sup>6 -</sup> ينظر: تاريخ نظريات النجاح ص 57 - 58 و بي نظرية الحماح ص 61 - 62

<sup>7 -</sup> بنظر القباح والتقبقة وافاق التأويل بس 316 - 316

وخصيلة كل هذه التقتيات الحجاجية عند بولمان أن يتطابق موضوع الخطاب وأسلوبه، وأن بكون الخطاب على قدر اللقام، بحبث لا يضطر للتكلم إلى التغيير أو التراجع في فترة لاحقة من مطابه، فيكون ذلك سببًا في فقدان الخطاب وقائله للمصداقية".

### ه/ مآخذ على النظرية

المنظمة د. صولة على نظرية الحجاج على ويرلمان وتينكا اعبارها الحجاج وقائله أساسًا على المصل والفصل الحجاجين، وهو نصور للتحجاج اعتمدا فيه صراحة أو ضعيًّا رُسومًا منطقيّة وراضيّة وشكليّة عائمة. وهذا من شأنه أن يجعل أفق الدرس الحجاجيّ في أي نص من النصوص، أو عمل من الأخوال أفقًا ضيئًا جدًّا. ذلك أن من الحجاج في الكلام ما قيد على غير هذين المطهرين، أي الفصل والوصل، فضلًا عن كون هذا مبحه على حمل الحجاج في النصوص مهما احتفقت ونوعت ذا تحط واحد لا يتغيره هي.

كما أهملت النظرية التركيز على العديد من القضابا والعناصر التداولية والتواصلية، لكن على الرمم من هذه الماصد فإنه أسب لحا إساؤها للبلاغة، وإسهامها في إثارة قضاياها الحوهرية من حديد، من منظور أفاد من تطور معطيات المنطق الحديث وشارف أنق علوم الاتصال حديدة في وإسهامها كذلك في الحدّ من غلواء التحليلات الشكلية، والاهتمام بالوظيفة على حدى البعد في الخطاب ...

### ثانًا : مفهوم الحجاج عند تولمين

صدر كتاب تولمين (وجوء استخدام الحجاج) في نفس النشنة التي صدر فيها (مصنف في المحاج : الحطابة الجديدة) البيرلمان وتشكا. ونظرته تولمين الحجاجية من النظربات التي اهتمت الخجاج في إطار فلسفي، وقاربته من زاوية منطقية مثل نظرية بيرلمان وتيتكا.

وقد كان عمل تولين ذا بعد كشفي، فقصده - كما أوضح في بداية كتابه: (استخدامات المحاج) - محاولة حذب الانهاد إلى حقل البحث في الحجاج، أكثر من محاولة المعالجة المنهجية له وهذه الهاولة لرسم معلوط الحجاج كانت تستند في جزء كبير منها إلى التساؤل عن وضع الدين في شكله الصوري ".

<sup>. . .</sup> إذ : الحيماج في البلاغة المعاصرة. ص 139 . .

<sup>:</sup> الأساح في الشرأن من 40

ا - بار علاقة الأطاب وملم النص من 74

<sup>· ، ،</sup> ار · السابق ص 72

<sup>+</sup> المار باريخ نظريات المحاج ص 59.

والحجاج والمنطق عند تولين ليسا في حالة تعارض ، فهو لم يلي بالحجاج حارج المنطق، وإنما أعتقه من تشكيله الرياضي، ودفع به بانجاه الحجاج. فنظريته يمكن اعتبارها إعادة صياغة وتجديد للمنطق، وعاولة لتحويل المنطق من علم صوري إلى علم تمارسة. فتولمن يرفض إقصاء الممارسة التعليقية للمنطق من الحياة اليومنة، ويدعو إلى تبني ما أسماه بالمنطق العملي، ويتخذ من نظرية القانون غوذها لهذا المنطق اليولين"، وهو ما يستن القول بأد بالإنهة تولمين تستطل بطل المنطق، لكنها لا تنقيد به ".

ومن أهم ما يميز نظرية تولمين اهتمامها بالحجع التعليلية، فقد وجّه تولمين اهتمامه إلى الحجع التعليلية للوجّهة إلى دعم الإثباتات، فالحجة بالنسبة إليه هي كل قضية تُقدَّم كتأكيدات، وتُصاغة يشكل أو باعر كأسباب على فالسمة الأولى للحجاج كما يقدمه تولمين هي خاصيّه تعدد التُشكل، ففي كل الحالات والأمثلة التي ساقها مثل: تشخيص طبئ، أو اللفاع عن شخصية تاريخية، أو غير ذلك، توجد قضية تُقدَّمة تأخذ أشكالًا مختلفة : (منافحة، تشخيص، اتفام...)، هذه القضية مرتبطة بأسباب مسرّح بحاء أو مضنّدة تدعمها (مررات، معطيات، خصائص، أدلة...)، وهو ما يجعل نولمين يعتقد أن الحجّة تحارس وظبقة نبرير أصلية، وكل وظيفة أسرى لها تبقى ثانوية، وعالة على وظبفة الترير "ا.

وهذا الطابع المسمدد للمحاج قاء تولين إلى استعدام مصطلح تقني هـ و (الحقل)، الذي ا أوضح المقصود به بقوله : وتعتبر الحجتين متميتين إلى نفس الحقل حبن تكون المعطيات والنتائج المكونة لكل واحدة منهما من نفس النوع المنطقي، وتعتبرهما منتمينين إلى حقلين مختلفين حين لا تكون الأسس والنتائج من نفس النوع المنطقي، الله .

ويقَّدَم تولَمَين تُودِكُمَا للحجاج يقوم على ثلاثة عناصر أساسية : (المقدمة/ للعطى، النسسان، النتيجة). هذه العناصر تأخذ عدة أشكال وتماذج تمثل تطورًا متشرحًا وليس تابِّنا للفضية، من أكرها أكتمالًا الشكل المركب، ويُقُلِّل كالأتي :

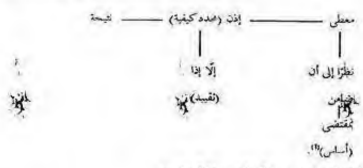
<sup>1 -</sup> ينظر: السابق من 60 والنظرية اللباعثة من خلال الدراسات الولاغية والتطلقية واللسابية. ص 60.

<sup>7</sup> on allet day chall have 2

التريخ بالرخ بالرياد الأجاح. من 60 والتطرية الأجاجيّة من خال الدراسات البلاغية والتطفية واللسامة من 61.

ة التحلر اللهج تطريات الحجاج عن 61.

<sup>5</sup> البطرية الحجاجيّة ص 33



والمثال الذي استخدمه تولمين لشرح هذا النموذج :

المعطى إذن / محدد كيفية نتيجة ولد هاري في برمودا رتما هاري مواطن بريطاني بما أن إلا إذا

من بولد في برمودا هو عموما قرد بريطاني كان والداه أجنبين ، أو أنه حصل على الجنسية الأمريكية وذلك بمقتضى

أن القوانين والأنظمة تنص على أن من يولد في يرمودا يُعدّ مواطنًا بربطاشًا (علم مثال يوز الوظيفة التريزية للحجّة كما يقدّمها تولين في نظريته.

## ثالنًا : مفهوم الحجاج عند ديكرو وأنسكومبر

لم يقف الأمر في مباحث الحجاج عند إحياء الخطابة القديمة، وتلفين التفنيات الحجاجية وللحمور، بل ظهرت توخهات أحرى حاولت وصل الحجاج بقطاعات مختلفة من العلوم والسابق، وحاصة اللسانيات الله غإذا كانت نظريتا ببرلمان وتبتكا، وتولمين قامتا على أساسات العلمة ومتطقية ذات نصور كلاسيكي للحجاج، وعلى اعتبار الحجاج نفية حطابية واعية، فإن عديد الحجاج في اللغة التي أسسها كل من أنسكومبر (Anscombre)، وديكرو (Ducrot) منذ مدن السبعينات من خلال كتابهما (الحجاج في اللغة) وضعت في إطار لسانيات الجملة المقتضى

<sup>-</sup> رسير: ناريخ تطريات النجاح من 40

بدنار السابق من 60 - 70 واقتماع في القران من 24 - 25.

ه ... لي اللجاجهات اللمسانية عند أنسكومبر ويكبره الشاق، وسيد الراحبي مدانة عالام الفكب العدد (15 الألد 184).

<sup>213</sup> من 2005 من 213 من 213

مناهمها، وقضاياها، وأغراضها الله. فهي تختلف في تصورها لمفهوم الحجاج عن التصور الكلاسيكيّ للحجاج الذي يرى أن الحجاج عبارة عن نشاط ليست له أي علاقة بالبنية التركيبية للغة، ويتعلق بأثار الكلام فقط، وطريقة استعمال الفول في الخطاب الحجاجيّ.

فديكرو وزميله بقرران أن الحجاج يندرج ضمن بنية اللّغة، ويتأتى من بنية الأقوال اللغوية، لا من مضموعًا الإسبار إلى في صورة علامات هايئة لهذه البلولا استوطن في الحمل وتشكل مصدراً القيمة الحجاجية والتُلفظيّة لملفوظات هذه الجمل في ومن ثم قبلا دراسة للحجاج خارج نطاق دراسة اللّغة، وهو ما يجعل العمل الحجاجي عملاً كلاميًا يتنزل في إطار براغماي دلالي، بل في صميم اللوسة البراغمانية الله الحسفامات التداوليّة التي ميزت نظرية الأفعال اللغويّة عند أوستن وسورل، كما تستند إلى بعض أبحث البيل بنفيست حول النلفظ أم وإلى حواربه أم باحتين، أن ولذا فإن أعمالهما تمثل نبازًا نداوليًا قارب الحجاج من زاوية مغايرة ألى واهنم بالوسائل اللغوية، وبإمكانات اللّغة الطبيعية التي يمسلكها قارب الحجاج من زاوية مغايرة ألى واهنم بالوسائل اللغوية، وبإمكانات اللّغة الطبيعية التي يمسلكها

<sup>1 -</sup> يَعْظُر : الحجاج كرستيان بلانتان ض 1/1:

<sup>2-</sup> ينظر: افجابيات اللعبانية عند أستكومبروبكرو. ص 225

<sup>3 -</sup> بعطس اللجاجينات القصنانية والتهجينة والتنيوينة إصفاق. رضية الرائسي شمان كشاب الحجاج مفهومة ومحالات. ح 2- ص 84 - 85

<sup>4 -</sup> يشطر : النجاع في الشعر العرس ص 23

<sup>3 ·</sup> ألقارمة التلفظية للخطاء تعتصد بلس رسط العديد من المناصر الأدورة بعواصل دارجية. في إطار راست شيوط إنتاج الخطاء وفهيد الإيادة تجليف الأقف وبعد الأسساني الفرنسين إديال بتفتيمات هو دؤسس هذه الفارط الأس مسجود بتطريبة الثانية هي الاطلام وبحصيع هذا مسجود بتطريبة الثلثية ومن المراسية المؤسسة الإيادة وتحصيع هذا الأجيار لوحقيد تتناسكل فيتاكفيل هذه المقارسة لليهمات الأجيار المشكلاتي للللبطة فلتكفيل هذه المقارسة للهواب الأرمانية والطروف الكانية وهي الوحداث اللقومية الذي تستمح للمتكلف بلاارشاط بالأواف وسن بين الذين أسبمح التي المؤسسة التقويد الشيريب الدين فاحت باحتساء كل الوحداث القويد التي وسن بين الذين استمح للمثانية وقالت لجنسا دراسئة عنصر الأنتجين الدين فاحت باحتساء كل الوحداث القويد التي يكرن بغيري أن بغيري في اللهدة على احتياز في مخلصون و أيضا كيابولي الذين المنازع الموابيات الجنساء والمؤسسة للتناسية للمقالسة والمؤسسة للتناسي للحديدة للمهابيات التناسة المؤسسة للتناسة المؤسلة المؤسسة للتناسة المؤسلة المؤسسة للتناسة المؤسسة للمؤسلة المؤسسة للمؤسلة المؤسسة للمؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسلة المؤسسة للمؤسلة المؤسلة المؤسسة المؤسلة المؤس

ق الخوارسة نظريسة طديسة للزراسة فدهها هيجانسل باختبين لجمع صده التطريسة بيين الجانبين الشبكلي والإيمهولوجس ويتحقق حميداً الخوارسة للزراسة والنسخ تعين الشبكلي والإيمهولوجس ويتحقق حميداً الخوارسة والنسخ حميداً من حال استهوا وملامحها ومعانها ومطاهرها وحطاهها وكان الشبكلي والإيمهولوجياً لا سيما المرابعة على المنظومة المحالة المدد اللقائد وكان منافس السيمة كرابطة الإستهام المحالة المدد اللقائد فهي الركبيزة الأساسة في قسل أقوارية فالمستحمية تنسمت مسيد النمائها الاجتماعي ومستواها الثقائد والهارون فهي الركبيزة الأساسة في قسل أقوارية فالمستحمية تنسمت مسيد النمائها الاجتماعي ومستواها الثقائد والهارون النمائية المستواها والمرابعة من ناسور باضير بنينا جبير على تصدم على تصديداً المسارة الأمر والركبة والمائية والمنافسة منافسة الأحر والركبة والتناولية التحديد المسارك المستون بالنهاسة والمنافها المستون المنافقة المستحمية والمنافقة المنافقة المنافقة المستون المنافقة المستحمية المنافقة المستحمية المنافقة المستحمية المنافقة المستحمية المنافقة المستحمية المنافقة والمنافقة المنافقة المن

<sup>7-</sup> ملاعة الإساع في المابلوم من 95

Il well, likely, lleaned complete

المكلم، ويستعملها للتأثير في المتلقى "، منطلقًا رأى هذا النيار) من النصور الحديد للنشاط الغوي الذي تؤصل إليه رُوَّاد نظرية أفعال الكلام، الذين يرون أن النشاط اللغوي ، لا بتمثل فقط في مرد تبليخ المعلومات، بل يتعدى ذلك ليحتد في ذاته نمطًا من الفعل يؤدّي إلى إنشاء وقائح في العالم باعتماد اللغة والكلام أداة في ذلك، ".

وقد طؤر كل من ديكرو وأنطاؤهم نظرية الأفعال اللغوية، وطؤرا أفكاؤوستين حاصة، واقترحا رسافة فعلين لغويين هما : فعل والاقتضاء هم، وفعل (الحجاج) هم، وهذا يعني أن الحجاج عندهما معل لغوي شأته شأن الاقتضاء، وهو ما قادهما إلى إعادة تعريف مفهوم التلفظ والإنحاز فعرفاه بأنه معل لغوي موجّه إلى إحداث تحويلات ذات طبيعة قانونية (مجموعة الحقوق والواحبات). وأشارا إلى أ. فعل الحجاج يقرض على المخاطب تمطأ معبنًا من التاليج باعتباره الاتجاه الوحيد الذي يمكن أن يسبح نبد الحوار، وأن القيمة المحاميّة لقول ما هي توع من الإلزام، يتعلق بالطريقة التي ينبغي أن بسكها الخطاب بخصوص تنافيه واستمراوه ...

وقد أكد كل من ديكرو وأنسكومبر على استفلالية النيبة التركيبية للغة عن معطبات أنشاط في اللمظيء معتري أن مهمة الدلاليات عن إبراز هذه القضية ومعالمتها في سياق الدراسة اللسانية ... و معترين إلى أن معطبات السياق التداولي، ووقائع النشاط التلفظي لا تنفصل عن اللّغة الطبيعية، التي ينغى استحضارها أثناء الوصف الدلال للملفوظات، وهو ما فادهما إلى تأسيس ما شمي بالتداولية فد يحق التي تلمح الظواهر التداولية في صميم الدواسة الدلالية اللسانية، والتي تنظر إلى التلفظ كعنصر . حى إلى نسق اللّغة وبيتها، ويشكل موضوعًا أساسًا للدراسة الدلالية، وليس هامشيًا أو ثانويًا ... ...

ولقد قالا في هذا الصدد : «إنّ تصوّرنا... يقتضي بأنه ثوجد في أغلب الملفوظات بعض طواهر التي تتحدد قيمتها التداوليّة بشكل مستقل عن مضمونما، وهذه الظواهر لها وحود فعليّ إن درجة أنه لا يمكن اعتبارها دائمًا هامشية، بل يتعلق الأمر بعلامات منطبعة في البهة التركيبية، الله

ا ينظر: اللجاج في الشعر العربي مر 55.

<sup>2</sup> اقحاجيات اللسانية عند أنسكومبر وبيكرو. ص 217

١٠ الانتصار على غيرار ويكبرو ضو عصل أن تفتحس ابتطير : معجم خليبل الاطباب ص 455 وسيوائي الحجيث عتبة فين الدوست القامية إن شياء الله.

ا منظر: اللغة والمجاح ص 20

ة سطر: اللَّغة والجاح ص20 - 21.

١ باطر: السابق المسجة بعسها

مطر السابق ص 219

السابق الصفحة نفسها

ويمكن إلناء المزيد من الصّوء على هذه النظرية من خلال المحاور التالبة :

# اً/ موضوع نظرية الحجاج في اللُّغة

موضوعها وهو بيان ما بتضمنه القول من قوة حجاجيّة تمثل مكونًا أساسيًا لا يفصل عن إ معناه، يجعل المتكلم في اللحظة التي يتكلم فيها يوجه قوله وجهة حجاجية ماواً، فالحجاج -كما يرى ديكرو المجلّظيّارة عن ترابطات لفظيّة تؤدي إلى تأوللج محددة ، وترابط الأفوال ليس مبيّدًا إ على الاستدلال المنطقي، وإنما هو مسجل في بنية اللّغة ذاتها بصفته علاقات توجه الفول وجهة دون آسرى، وتفرض ربطه بنول دون آخراها، مما يعني أن الخطاب له طبعة توجيهية تنبع من داعله، بحددها المقام ويوجهها الوجهة الناسية.

قديكرو وأنسكومبر بفترضان أن الكثير من ألفاظ اللّغة وتراكيبها وكلماتها ليس له معنى وصفيّ واضح، ولا محتوى إحباريّ بيّن، وعليه فإن وظيفة هذه الألفاظ حجاجيّة بالأساس، وحتى إذا اشتمل معنى بعض الألفاظ على مكون وصفيّ إصاريّ، فإنّه يكون ثانويًا وتابدًا للمكون الحجاجيّ، الذي هو الأساس في تسلسل الخطاب وتناسيه".

فالحجاج صد ديكرو كاس في بنية اللّغة ذائما، ويكون بتقلتم للتكلم قولاً (ق 1) يفضي إلى التسليم بقول آخر (ق 2)، وسواء أكان (ق 2) صريفا أو ضمنيا، فمسلية قبسول (ق 2) على أنه نتيجة للحجة (ق 1) تسمى عمل محاكمة من والحجاج إلحاق لعملين، هما : عمل التصريح بالحجة من ناحية، وعمل الاستتاج من ناحية أعرى، سواء كانت النتيجة مصرحًا تما أو مفهومة من (ق 1)، ".

وأما هدف الحجاج عند الباحثين فهو التوجيه، وهذا التوجيه يحصل على مستويين : مسنوى السامع، وذلك بالتأثير فيه، أو مواساته، أو إقناعه، أو جعله يأتي فعلاً ما، أو إرعاجه، أو إحراجه، أو إحراجه، أو غير ذلك. وعلى مستوى الخطاب : حين يكون القول (ق 1) مؤديًا بالضرورة إلى ظهور (ق 2) مراحة أو ضميًا أأً

 <sup>•</sup> مطرية الحجاج من اللَّقة. انشال مسن كناب: أهم نظريات الحجاج في التقاليد اللوبية من 352.

عنظر: الحجاج بين الدوال والثقال من 18.

<sup>35</sup> ينظر: تطرية النجاع في اللَّفة عن 350

يه - يعظر : المعابق س 134 .

<sup>5</sup> ينظر: الماح في القرآن من 13

ة السابق النسمة تنسنها

<sup>7 -</sup> يتطبر القيماع من الفقل و مقاربة حمامية الناظرة أبني بسعيد السيراني لأثنى بين بونس، فيمين كتاب الفجياح والاستدلال لفجاجين ص 150

## ب/ مفاهيم النظرية

تنهض نظرية ديكرو وانسكوسر على جملة من المقاهيم، هي : العلاقة الحجاجيّة، والمواضع المحاجيَّة، والأنجاه الحجاجي، والقوَّة الحجاجيَّة، والسلَّم الحجاجيَّ.

حدّة، يُحمل به المعاطب على قبول قول آخر يُعتبر نتيجة (صراحة أو ضمنًا)، وهذه العلاقة سِن الأقوال الحجج، والأقوال النتائج تُسمى العلاقة الحجاجيَّة. وهي علاقة خطابيَّة، لا يمكمها الاستلزام النطقي، بل تسرُّها وتوطرها المواضع الحماحية"!

#### المواضع الحجاجية

ويمثل للوضع مبدأ حجاجها عاتما من المبادئ التي يستعملها المصاطبون حسنيا المحمل على قرل نتيجة ما. فالموضع فكرة مشتركة، مقبولة لذى جمهور واسع، وعليها يرتكز الاستدلال في اللَّذة ٩٠) وبعرَّفه مويشلير وبكونه قاعلة عامة تمكَّن من إنحاز نشاط حجاجي جزئي،٥٠٠.

فالمواضع بمنزلة الآليات التحتيَّة التي تسمع بإنجاز النَّسَاط الحجاميّ من حلال العلاقة التي فسنجها مع العامل والرابط الحجاجيين، وهي لا تستمد مقبوليّتها من صورتما الاستدلاليَّة، وإنما من ارماطها بالأراء للنبتركة العامّة، وهي تتحكّم بالخاصية التفريحيّة السلّمية للحجج التي تُعدّ الخاصيّة الأساس لنظرية ديكروا1.

وَكُلُّ عَلَاقَةً حَجَاجِيةً تَتَطَلُّبُ وَجُودُ نُوضَعِ بَيْنِ الحَجَّةِ وَالنَّبُحَةِ، أَيْ مُسَارًا مِيرًا يُعْمَدُ في الانتقال الحجاجيِّ "، وهذا الموضع هو الذي يجعل الحجَّة تفضي إلى تتبحة بعينهما دون أخرى. وهو الذي تتغير بتغيَّره النتائج، فالحتيار جملة ما في مقام معين دون غيرها يعني استبارًا لتطبيق ورسم دول غيره الم

معظر: بلاغة الإقناع في الغلطرة. ص 38

المربة المحاج في اللَّغة بسمن كناب: أهم نطريات في النقاليد الغربية. ص 200:

المحاجبات اللسائبة عند السكومبر وديكرو. ص 237

ر بيطر السابق ص 237

<sup>..</sup> طر بلاغة الإضاع في التاطرف ص 99

<sup>.</sup> بَلْرٍ - فَطَرِيَةُ الْحَجَاحِ فِي اللَّهُ، تعمَن كتاب أَهُمَ بطريات الحَجَاجِ فِي التقاليد الغربية من 193

والمواضع لها بنبة دلاليّة مخصوصة، ولها أشكال تتحدّد بـــ (أكثر، وأقل)، ضمن منطقة حجاجيّة عنددة ١٠١. واحتبار موضع دون غيره يعني اختيار اتجاء حجاجيّ دون غيره.

## الاتجاه الحجاجي

لماكانت اللّغة عند ديكرو حجاجية في ذاها، وغنوي على عناصر حجاجية بمنة، فإن النوجه المحافقية يعنى إسناد المحافقية يعنى لقول ما، بطالا بلوغ نتائج محددة. وهذا النوجه يرفقها أو يضيق الاحتمالات الحجاجية، ليقودها في اتحاه معيل، تحدده البنية اللقوية للخطاب ألذي يتضمن (أي الخطاب) قرائن حجاجية، تشكّل وسائل لقوية مخلفة، يوطّقها المتكلم لنوجه خطاب، وتنظيم العلاقات في حجاجه أو وحضها بدرجان متفاوتة، وإذا كان الملقوظ يتكون من أكثر من حجة فإن هذه الحجج إما أن تشترك في توجهها تعزيزاً أو دحضًا، وإما أن تتباين، فيكون بعضها معزنًا والبعض الآعر داحضًا، وفي الحالة الأولى تسمى محجة مسافقة، وفي الحالة الثانية تسمى حجمة المعاندة أو وظيفة المجام عند ديكرو وأنسكوس هي التوجه الماصل من دلالة الملفوظ والذي يكون في مستويين : مستوى السامع، ومستوى الخطاب نقسه، حاصة مع ما بين الستويق من تداخل أو.

## القرائل الحجاجية

وهي الوسائل اللغويّة، والمكوّنات اللغويّة المختلفة للحملة، التي توجّه الملفوظ وجهة حجاجيّة معينة هم، بناءً على أن اللغة – خسب ديكرو – حجاجية بن ذاتمًا وأن السلسلات الخطابية فيها محددة بواسطة بنية الأقوال نفسها، وهي نوعان :

العوامل الحجاجية: وهي وعناصر لغوية إسنادية تحويق، أو معجمية، تربط بين مكونات القول الواحده والعوامل الحجاجية لا تربط بين حكة ونتيجة، أو بين مجموعة من الحجم، ولكنها تقوم محصر وتقييد الإمكانات الحجاجية لقول ما. مثل: الحصر والنفي التي تدخل على الإسناد، أو مكونات معجمية مثل: رغا، وكاد، وقليلًا، وكثيرًا... إلح والله .

<sup>1 -</sup> ينظر: السابق س 300.

<sup>2 -</sup> ينظر: السابق بن 376.

<sup>3 -</sup> ينظر. بلاغة الإقباع في الناظرة. ص 99، والحجاج في القام الدرسي ص 32

 <sup>4 -</sup> بنظر الحاجبات اللسائية عندأنسكومبروبيكرو ص 228

<sup>5 -</sup> بنظر: المحاج في القران ص 36

<sup>8 -</sup> ينظر أنظية القجاح في اللَّقة. سمن كتاب: أهم نظيات النجاح في النقاليد الغربية. ص 378

<sup>/ - «</sup>الأغة الإفناع في التناظرة. ص 100.

<sup>8 -</sup> بنظر اللَّفة والمحاج من 35

ومن أهم وطائف العواصل الحجاجيّة أنما ترسم المسار الحجاجيّ الشامن للوصول إلى التيجة المجاجيّ الشامن للوصول إلى التيجة المجارعة والمائم والمجارعة والمحاجي المحاجي لا يضيّق من الحجاجة الحاجة المحاجة في المحاجة المحاجة والمدارة والمحاجة المحاجة المح

الروابط الججاجية : وهي مكونات لغوية تهاولية، نربط بين وحدثين دلاليتين أن
 أكثر، داخلتين في إطار استراتيحية حجاجية واحدة (يُختلف الرابط الحجاجي عن العامل الخجاجي بتعدد أصنافه التي تحددها بحموعة من للعابير، مثل : معيار عدد التغيرات، أو معيار والمعة الرابط أو معيار العلاقة بين الحجيج التي يسوقها الرابط ".

والروابط الحجاجية صنفان:

روابط مدرجة للحجج، مثل: (حتى، بل، لكن، مع ذلك، لأنّ...). وروابط مدرجة للنائج، مثل: (إذن، قمذا، وبالنالي، أحيرً...) أدّ.

وتُعدُّ الروابط الحجاجيَّة موضوعًا أساسيًا في تحديد بنية الاقتضاء، لكوتما آلية مهشة في عملية الإضافة داخل النَّسق القولُّ، وقد وشع ديكرو وظيفتها لتؤدي أغراثًا استدلالية حجاجية بالإضافة إلى الرّبط بين الوحدات الدلاليّة اللهِ

#### القِسُم الحجاجي

وللنصود به أن يقدّم المتكلم قوليّن (ق 1). ق 2) معتبرًا أضما حجّمان تخلمان نفس النبيحة، ولكن المنكم بعتبر إحدى هاتين الحجين أقوى من الأحرى بالنسبة إلى النبيجة ".

أ - يبخار العوامل البجاميَّة في اللُّغة العربية. ص 81.

<sup>١٠٠٠ على: اللياح في الدُّفة. شيس كتاب: أجم تطريات البجاح في المقاليد الفربية. عن 200</sup> 

أ سعار بالاقة الإقتاع في التادلرة من 106 والدَّفة والمياح من 35.

المنظر اللاسترانة الحجاجيات النسائية والنهجية والنهجية دمين كتاب الأجاح مفهوم ومحالات ع 2 س 101 102.

إ. خار بلاغة الإقتاع في التاطرة ص 100. واللُّغة والنجاح ص 36.

قد مشر الفجاح من الناطرة المقبال أحمد الزكترمية ضمن كتبات القجاح الاستثلال المجامي دراسية في البلاغية
 قد ما محمد الحثين إشراف حافظ إسماعيلي علوي رازورة الأرشية التنشير والتوزيج الطبعة الأولى 2011 من 168

<sup>..</sup>ها. مطرية الحجاج في اللَّفة، (مغال). صون كتاب أهم بطريات الحجاج في التقاليد الغربية. ص365

ا ١٠ ١٠ الأعد الإضاع في الشاطرة من 100.

#### القوّة الحجاجيّة

تنفاوت الحجم المنتمية إلى نفس القسم الحجاجي في درجة قوضًا في تعزيز النتائج، ففيها الحجم القوبة، وفيها الحجم الضعيفة"!. وهذه الطبيعة التدركية للحجم تمكّن من دراسة النشاط الحجاجي اعتمادًا على عبارات مثل: (أكثر) أو (أقل)هم.

والوزابط الحجاجيّة مثل: (لكن، وحتى) الخاردور في تحديد درجة قزة الحجج، الانابة الأمر لا يتعلق بالروابط نقط، فاللفوظات التي ترد في الحطاب تنميّز بخاصيّة معباريّة تجعلها تشير إلى قيمة موجمة أو سلبية 8. وهذه العلاقة التراتبيّة بين الحجج قادت ديكرو إلى تمثّل هذه العلاقة ضمن ما أساء بالسلّم الحجاجيّة.

## السلم الحجاجي

بقول ديكرو: «إن أي حقل حجاجئ ينطوي على علاقة ترتبية (لحجج) نسميه سلّمًا حجاجيًا، (ه. ويعرف بأنه رفئة حجاجيّة موجّهة، (ه. وعرفه طه عبد الرحمن بأنه: ومجموعة غير فارغة) من الأنوال، مزودة بعلاقة ترتبية وموتيّة بالشرطين التاليين:

-كل قول يقع في مرتبة ما من السلّم يلزم عند ما يقع تحته، بحيث تلزم عن الفول الذي يقعم أ في الطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه.

-كل قول كان في السلم دليلًا على منشول معيّن ، كان ما يعلوه مرتبه دليلًا أفوى عليه، ١٩٠٠. ويمكن تمثيله على الشكل انتالي :



حيث (ن) تيجة، و(ب)، (م) حجان<sup>®</sup>.

<sup>1 -</sup> ينظر: السابق ص 100 -101

<sup>2 -</sup> ينتش المجاجبات اللسانية عند أنسكوبيروبكرو امغال ص 230

لاحبطر السابق الصفحة تغسها

<sup>4 -</sup> ينظر - بلاغة الإفتاع في التافلية من 101

<sup>5</sup> السابق الصفحة نفسها

<sup>15-</sup> القصان والبيران من 277.

<sup>7 ،</sup> السابق المنضمة نفسها

B - تنظر - البجاء بات السلبة عنم أنسكوسر ويكري افقال من 230 .

وتكمن أهمية نظرية السلالم الحجاجيّة في أنما تُخرج نيمة القبل الحجاجي من حيرٌ الحتوى الخبريّة نقول، فتكون فيمة القول بذلك حجاجيّة، وليست قيمة خبريّة يُحكم عليها بالعقدق والكذب، لأنما بست قيما شخافة إلى البنية اللغوية، بل مسكلة فيها. فإذا كان للقول وجهة حجاجية تدعم نتيجة ما، وهو متدرج صمن قسم حجاجيّ ناقم على قرّة بعض أكوناته، وضعف بعضها الآخر بالنسبة أ إلى نتيجة ما، فإن مفهوم السلم الحجاجيّ بتركيزة على الطابع للندرج، والموسّم للأقوال، بين أن الخارية ليست مطابلة، وإنما هي رهينة اعتبار هذه الحجة الإثلاث بالنسبة إلى نتيجة عددة".

وتحكم السلَّم المماجيّ محموعة من القوانين الداحليّة، منها :

 أ - قانون النفى : الذي يعنى أنه إذا كان قول ما ءأه فستخدمًا من قبل متكلم ما ليحدم نتيسة معينة، قإن نفيه (لا ءأه) سيكون حكة لصالح نتيجة مضادة الله.

ب - فاتون الفلّب : ويرتبط بفاتون النفي، ولمدّ مكملًا له (أه ومقاده أنه إذا كان أحد الفولين لموى من الأخر في التدليل على مدلول معيّن، فإن نفيض الثاني أقوى من نفيض الأول في التدليل على نفيض للدلول (أ) فالسلّم الحجاجي للأقوال المنفية بكون عكس سلّم الأفوال الإثبانية (أ).

 خانون الخفض : ومقتضى هذا القانون أنه إذا صدق القول في مرانب معينة من شدلم، فإن تفيضه بصدق في المرانب التي تقع تحتهاء ١٩٥١.

# ح/ بثن ديكرو وأنسكوببر وبيرلمان وتبتكا

من نقاط الاحتلاف بين نظريتي المحاج عند كلّ من ديكرو وأنسكوسر ويولمان وتبنكا أن اضحاج عند ديكرو وزميله كامن في اللّغة داغما، لا فيما يمكن أن ينطوي عليه الخطاب من بني مفقة أو شكليّة كما هو الحال عند يولمان وتبتكا<sup>س</sup>، فيينما يرى بيملان أنّ كلّ فسول لا يحتوي ملى فعل إقالتي لا يكون ححاجًا بل أدبًا في المعنى العام، يرى ديكرو أن كل قول = حجاج، فيعقم الفحاج على كل قول، فأن تتكلم - نحسب ذيكرو - يمنى أن نحاحج ولا وحود لكلام دون شحنة 
حجاجًا \*\*.

<sup>( )</sup> يعتقر : تطريق الحبياج في الآفاة، (وقال)، ونعمل كثاب ؛ أهم فيتلونان الحبياج في التقالب الغيمية، من 370.

د ... تارا القباح والعنس المجامي المقال أبو بكر العزلوي ضمن كناب التحاجج عن 00.

ا سائر لساق السفحة نفسها

ة عنظر في أصول الجوار وقديد الكلام من 106

معلى الحجاج والمدن الحجاجي اسقاق: حدون كتاب: التحاجج من 63.

٤ النسار والميزان ص 277

سنام القحاح في المناشرة عقال! سمن كنات المحاح والاستدلال الحاجي ص 152.

كما إنَّ بيرلمان وتينكا ضيَّقا من أنق الحجاج بحصره في الوصل والفصل، وعلى العكس من ذلك كان أفق الحجاج واسعًا جدًّا عند ديكرو وأنسكوم، بتوسيعهما لمفهوم الحجاج ليشمل كل قول - كما سلف -.

وتتفق النظريتان في تطبيق قانون الأنفع حجاجيًا، الذي تخضع له عملية تأويل الخطاب في إطار للإجابة عن سؤال (لماذا قال المتكلّمُونِها قال ؟) "ا، حيث وبعتبر بيرلمان وطّفِكاه من ناحية، وديكرو وأنسكومبر من ناحية أخرى، كلّ هملي طريقته، أن بين وحدات اللّفة تفاونًا في درجة التعبير حجاجيًّا، هو عن فكرة ما، بحيث يُعتمد التعبير بالعنصر (أ) دون العنصر (ب) تطبيقًا لقانون الأنفع حجاجيًّا، هو.

فييرلمان برى أنّ احتبار المتكلم ألفاظه قلما يكون احتبارًا لا تتحكّم فيه غايات حجاجيّة، تتحلّى من علال استبدال المتصر (ب) بالمتصر (أ)، تحقيقًا لمبدإ الأنفع حجاجيًّا، وكذلك بيكرو وأنسكومبر في نأكيدهما على دور العوامل الحجاجيّة في إكساب الملفوظ بعدًا حجاجيّة، وتوجيهه نحو النتيجة الضمنيّة، وأن احتبار المتكلم الملفوظ وقد دحلت عليه العوامل الحجاجيّة أنفع في إقامة المحجة من الملفوظ العارى عن تلك العوامل الحجاجيّة أنفع في إقامة المحجة من الملفوظ العارى عن تلك العوامل الحجاجيّة أنفع في المحاجة من الملفوظ العارى عن تلك العوامل العرام الله

#### د/ مآحد على النظرية

برى الذكتور شكري المحوت أن تعريف ديكرو وأنسكوم المحجاج الذي مفاده : أن إيراد القول (ق. 1) أو بجموعة أقوال ... القول (ق. 1) أو بجموعة أقوال ... إلى التسليم بقبول آخر (ق. 2)، أو بجموعة أقوال ... إلى غير كاف، لأنه يقوم على أمرين عامين لا بمنعان من دخول صور القياس البرهاني أو الجلماني فيهما، وهما : عمل إبراد الحكة، وعمل الاستدلال بما على الشيحة لاستحلاصها.

وقد نته كل من ديكرو وأنسكومبر إلى أن الجحاج عندهما لا يقوم على الاستدلال بالضرورة، فقد توجد استدلالات لا تفضي إلى محاخة، وقد بوجد حجاج لا يعتمد على الاستدلال، مما يعني أغما يفصلان بين الحجاج والاستدلال. لكن هذا الفصل يبدو مبالفًا فيه. فالقول بأن الحجاج تحدده البنبة اللغويّة للقول لا يعني أن الحجاج ليس صورة من صور الاستدلال، واعتبار الحجاج صورة من صور الاستدلال لا يفضي بالضرورة إلى فهم منطقيّ يُرمح الأقوال إلى الأشكال القباسيّة المعلومة في المنطق<sup>44</sup>.

<sup>1 -</sup> كتابة الجاحظ في صور تطربات البجاح. ص 111.

<sup>2 -</sup> في بطرية الجماح ص79

<sup>3 -</sup> ينظر السابق من 79 - 80.

بندار خاسل مجامل اطاهره مدعية تعقال شكري المخرس صمن كتاب الحجاج مفهومة ح 4 من 149.

ويذهب المبحوت إلى أن كل حجاج استدلال ولا بنعكس، فالحجاج من حيث هو علاقة داخليّة بين الأقوال داخل النطاب بمود إلى قراسة تناسق المتطاب. ومن أسس تناسق المعلّاب بيان الترابط بين الأعمال اللغوية، وتفاعلها لتجديد وجهته ومفاصده. وبحدًا الفهم قان المحاجّة مقام من المقامات المكنة عند التحاطب، وليست خاصية بنويّة في اللّغة كما بالغ في ذلك ديكرو"!

لِمُغْمِنا برى أنّ الباحثين ذكرا يوضوح أن للمُؤْمُومِ الهاجّة باعتبارها تأثيرًا في المحاطّهُمُو ليأتي بعمل ما ليُس من محال اهتمامهما، وحتى مفهوم التوجيه عندهما يقتصر على توجيه البُيّة اللغويّة نحو محموعة من الترابطات الممكنة، وعلى هذا فلا يتبقى من مفهوم الحجاج العام لديهما إلا الحالب التصل بضرورة وحود علاقة بين قول وحكة، أو قول ونتيجة، أو مجموعة أقوال<sup>60</sup>.

وبأحد الدكتور صولة على النظرية حصرها دلالة الملفوظ في التوحيه، ويرى أن التوجيه حزء من 
دلالة الكلام، وقد يكون للكلام دلالات تتحاوز الحجاج والتوجيه بحسب المواقف التأويلية التي 
يقفها المتلفي أ. كما يرى الدكتور صولة أن مفهوم النظرية للحجاج واسع حدًا، فالقول بأن كل 
قول حجاج مهما كانت عاينه أو الدافع إليه، وبأن الحجاج فائم على حوهر اللّغة نفسها بصرف 
النظر عن استخدامها يجعل الحجاج يشمل كل قول، وليس الأمركذلك، فمن أتماط الإبداع كما 
غد رسول ماليس حجاجًا، ولا ثراد به الإقناع أصلًا. ويرى أنّ لقول الرسط في ذلك أنه ليس كل 
قال حجاج، وليست اللّغة بكل وحداتما المحجية ذات طائة حجاجية في ذاته أله الم

وفي نفس السياق يستعرض الدكتور عبد الرزاق بقور بعض ملامح نظرية ديكرو، ويرفض المقارنة بد وبين بيرلمان، حيث برى أن نظرية ديكرو تقوم على الدفرا النفعي الغالق، ولا تعترف عجائمة الدول ولا بعفويته، بينما لا يقصر بيرلمان اللّغة على عمل الحاحة قصرًا مطلقًا، وخدر ما يحافظ يرلمان على الصيفة المنطقية للحجاج، يحاول ديكرو أن يبني ما يسميه (الحجاج في اللّغة)، أي في المباكل الدلالية الموسعة لجزء من التفاولية في نظام للغة، ويتساءل: هل إن ما يعنيه ديكرو هو فد لا حجاج ٢٩ مشكمًا في انتماء نظرية ديكرو لحقل الحجاج أساشًا

ا عظر: السابق الصفحة تفسها .

أ سطر: السابق ضين كتاب: الحجاج مفهومة. ج 4 ص 150.

ا مطر اقجاع في الفرار ص 36.

<sup>·</sup> سطر السابق من 40

<sup>· ، .</sup> دار : الأطر الإيدلونية العضر لطبيات الجاح لمقال؛ عبد الراق بيون شمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالات ح 2 ض310-318

# رابقا : مفهوم الحجاج عند ميشال ماير، وفلسفة الاستشكال

يشغل ماير منصب أستاذ في جامعة بروكسل، وينتمي إلى مدرسة بروكسل بحانب بيرلمان وأميل دوبريل، وهو مؤسس ورئيس المركز الأوربي لدراسة الحماج ".

وتعد نظريته (المساءلة) إحدى النظريات المعاصرة التي قامت بمعالحة الخطاب بصفة عادنا، والخطاب الذي يتم داخل واللمات التحاطب خاصة، سواء كان والسلام عاديًا أم حجاجًا بهدف إلى الإضاع، هـ.

وقد انفتح ماير على الفلسفة واللَّغة ونظرية المعنى أساسًا، وانطلق من أفكار عَظْرِية بيرلمان الذي يستشهد بمقولات كثيرًا، الكنه تمثر عن نظراته في المدرسة البلحبكية بأنَّ كلِّ أوانه حول البلاغة واللَّغة والحجاج حاءت معلَّفة في إطار المستي ايستبسولوجي<sup>50</sup> كان الغالب على منهجه بصفة عامة ا<sup>10</sup>ا.

قماير يتاول الحجاج انطلاقًا من تأمّل فلسفي يفصله عن الأنطولوحيا<sup>80</sup> والمتافيزيقيا الم<sup>10</sup> ويسعى إلى أن تستعيد الفلسفة وظفتها الأولى (المساءلة)، وتسترجع طابعها المشكلي/ الإشكالي، لتحاوز أومة العقلانية الأوربية المشدودة إلى أوهام الانسحام والاكتسال، فساير عبد تصحيح مساد الفكر الأوربي بتطوير مبلا الاستدلال فيه لتصبح الفلسفة عنده حجاجًا ينفلت من النموذج النزيري للقضوية، ويستوي مع التموذج البلاغي الذي يضع النشاط الفكري ضمن دائرة المحتمل والممكن التساؤل والمساءلة أما جوهر فلسفة ماير، والتفكير عنده يعني طرح الأستلة، والفدرة على الاستشكال.

<sup>1 +</sup> بتطر : بلاغة الإفتاع في التاطرة دن 103 ، وناريخ بطرنات الحجاج من 104 .

<sup>2 -</sup> عندها تتواسل نغين ص 196.

<sup>3 -&</sup>gt; تستقمل كفية إيسانيه ولوجي إبالإغليزية - Epistemology)، للدلالة علين عليم العرفية أو بطريبة العرفية النس تهجيت في مساوي العرفية الإيسانية والبيعيونية وصعيرها، وقيمتها وسودها، وفي المبالة بين الكاد الديكة، والواسوغ الديران وقد يه أيضًا ولها دراست تديية الساوي العلوم المتلفية وفرونيها، وتتابجها، تهدف الني شعيد أصلها المنطقس، وفيهتها اللوسوعية البطور العجيم الملسيقي مجميع اللهة العربية بحين القاضوة الهرشة العامية الشيؤون المطابع الأميرية. 1983م من ا، ومن 200).

<sup>4 -</sup> الحجاج في القران من 138.

<sup>5 -</sup> الأنظولوجية قسيم من القلسينة يعنى عراسية الوجنوا كما هنو موجود ومبدؤه أن للوجنوات سنواء اكتابت صن المسوسيات أو السرنات تشاترك عنى جساليس علينة كالويب و والإسكان والديوسة و دوسيع عليم الوجنود والسنة ثقلك القبالاتين إيطاس: الأسلوبية والأسلوب عبيد السيلام المسنوي تونيس النمار العربينة ط 3. دات من 1355

 <sup>3 -</sup> البنافيزيقيها (منابعيد الطبيعية) شبعية مسن فلسنيفة العليوم الطبيعيية. وفسن استم كتباب الأرسطو يجسيء فسي
ترتيب مرجد كتباب الطبيعية أمرت الفسنام الفلسنيفة. وهنو عسد أرسطو علم البنادي العاصلة والعلب الأولس، ومستمن
الملسنيفة الأولس أو العليم الإلهيني. وعسد كاستا: مجموعية العبارك النبي تجملور نطاق النجرسة ومستجد سنر العشال
وسيح ايتطارم المعتب الغلساني مجملع اللفات العزيبة، ص 197 - 1138

<sup>7</sup> الكريع تطييات المجاج من 104

<sup>8</sup> ينظر: بالاعد الإنباع في التقطيد من 104 - 105.

وكان ماير قد يحث عن منشأ الفلسفة عند اليونان، وتتبعها من سقراط إلى أرسطو، ومحلص إلى أن العلسفة الفعيمة لم تُعن بالتساول بما فيه الكفاية!".

وقد أفاد ماير من مختلف العلوم المعاصرة كعلوم التواصل، والنظريات المعرقية، والظاهرانية. والرأ البلاغتين الكلاسيكية والحديدة، مما مكنه من إبراز الكونات الجديدة للخطاب الحجاجي البلاغي من لحفيل تصور حديد منفتح على العلوم الإفهائية. فلم تعد البلاغة عنده مرتبطة والمخوالاقتناع، أو من اللعبير فقط، بل أصبحت طرحًا إشكائيًا لمختلف الفضايا والتساؤلات التي عالجتها النظريات المعرقية والفسلفية والتواصلية داخل نظام اللغة وخارجها، أي كل ما هو متعلق بالإنسان<sup>ها</sup>.

والماور النائبة تفصل شيئًا من مبادئ هذه النظرية :

## آ/ علاقة البلاغة بالحجاج في نظرية المساءلة

تنارج حهود ماير ضمن الإسهامات الننظويّة المعاصرة لأبعاد اللّغة ووظائف الكلام، وتبقى أمشعودة إلى نظرية للعني المرتبطة بالسؤال أشدّ الارتباط، وبالسؤال المتفتح على الأحوبة المتعددة التي النظافر المقاصد التدلوليّة (ظروف إنحاز الحطاب)، والتأويليّة (علاقة السؤال بالحواب)، والسلاغيّة والمصاحبّة أساسًا) في تحقيقه ﴿

أن فداير يرى أن البلاغة تشغل مساحة مركزيّة في التصورات التي يشكّلها الإنسان عن تفسه، وعن الله في التصورات التي يشكّلها الإنسان عن تفسه، وعن إلاها في الله وغير ذلك من موسوعها هو أوجه استعمال الخطاب للإنتاع، والداول، والاستدلال، وغير ذلك من مناير الا تكون إلا حجاجيّة ، لأنحا ترقيط بالمتمل والخلال في الجال الإنسان. ولا المناتب الأنسان، ومواقعهم، وتناقضاهم، ومواضعهم المشتركة إلى الناس بتواجهون ويتعارضون، أو على العكس يبحثون عن مكان أو معنى مشترك يسعهم منا الويلو طم مقبولا، ومهمّة الحجاج أن يشتغل في خضم هذا النواصل الإنسان، ومن هنا أن يطابق بين المقهومين، إذ الحجاج والبلاغة يهدفان الله عليه المحاج والبلاغة يهدفان أو الغانها الله الله المحاج والبلاغة يهدفان الله عليه المحاج والبلاغة الهدفان التواسل الإنسان، الله المحاج والبلاغة الهدفان التواسل الإنسان، الناتها الله المحاج والبلاغة الهدفان الله المحاج والبلاغة الهدفان المقاد الله المحاج والبلاغة الهدفان المقاد الله المحاج والبلاغة الهدفان المقاد الله المحاج والبلاغة الهدفان المحاد المحدد المحاد المحدد ا

ا ينظر الجماح في البلاغة للعاصرة ص 134

ه ربيار عندما نتواصل تغير ص195

٠ .. دار السابق دن 198

و ... د. بلاغة الإقباع في الناطرة ص 107.

ه -سانق لصفحة نقشها

٠ . . السابق ص 136

وبحدد ماير البلاغة تحديدًا وظيفيًا أساسيًا باعتبارها ومفاوضة المسافة القائمة بين الأشخاص حول مسألة أو مشكل "أ. وهذا التفارض يعتر عن بحال المنكن أو المتمل لمل ومعابلة تحديات الواقع، والمفاوضة حول المسافة يترتب عليها استعمال أسائيب بلاغية معلومة تضمن تحديد أشكال الإقتاع والتأثير بحسب مقاصد الحجاج، ومفتضيات المفام ".

وقد عالج ماير علاقة البلاغة بالحجاج محللًا فكرة (مقاولهُمُوّاالمسافة) انطلاقًا من تحليله لفكرتين أساسيتين : بنية الصوارة البلاغية، والعلاقات الخطابيّةهم.

## \* بنية الصور البلاغية

يرى ماير أن الصورة البلاغيّة تلعب دورًا كبيرًا في حدب السامع، وغريك خياله، حتى يستوعب الأفكار والصور الحازيّة في عمليات التخاطب، فعند الأفكار والصور الحازيّة في عمليات التخاطب، فعند تعدد الأراء، وكثرة الأطروحات، واتساع الحلافات، تتقارع الحجج والأدلة، وعندها قد يعمد الإنسان لل استخدام عبارات غير معتادة للتعبير عن رأيه، وقهمه واعتقاده أقا، والإجابة عن الساؤلات والاستشكالات في قالب تعبيري عيّر، في شكل صورة بحازيّة لها وقعها على المتافي ولها قدرتما على التأثير فيه وحذبه إلى ساحة المنكلم.

والمحاز عند ماير هو والذي يخلق المدى، ويصدم كل من لا بشاطر المتكلم وجهة نظره، وهو إلى ذلك طريقة للتجير من الأهواء والانتعالات والمشاعر التي هي صور من الإنسال مثلما يكول المجاز صورة عن الأسلوب. قاستخدام المجاز والصور البلاغية يخلط مسارات المدى، ويبعد الجواب الصريح، مما يستوجب البحث عن إمكانيات أخرى وراء ظاهر السمال، وبدلك يتسع التأويل، ومن ثم يقوى الحجاج، وتشعب مساراته ألا.

#### العلاقات الخطابية

عمّن ماير دراسته للملاقات التحطابيّة المتسلة بالحجاج انطلاقًا من وسائل الاستمالة الخطابيّة الشلات الني حددها أرسطو : الإيتوس (الصفات المتعلقة بالمستكلم)، والسانوس (التأثير في

أ - غندما نتواصل تغين ص 202.

<sup>2 -</sup> ينظر: اقحام في البلاغة العاسرة ص 136.

<sup>3 -</sup> ينظر: السابق السفحة نفسها

<sup>4 -</sup> السابق الصفحة نفسها.

<sup>\$ -</sup> ينظر : مندما تتواسل نقير س 208.

<sup>6 -</sup> الحجاج في البلاعة للعاصرة من 135

<sup>7 -</sup> بنظر: للاغة الإقتاع في التاطرة. ص 108

الأخرى، والموغوس (الخطاب أو اللّغة، أو العمليات الاستدلالية العقلانية داخل الخطاب)"! وأعاد حيافة العناصر السابقة في ثلاثة أركان أساسية : الأحلاق، والسؤال، والجواب. وبذلك ألحق للحاطب بالتكلم. وفرّع اللوغوس إلى عنصرين : السؤال، والجواب"، اللّذين الثّلان الاستشكال"، وماير بإلحانه المخاطب بالمتكلم، وتقليصه المسافة ينهما يسعى إلى إعلاء شأن المتكلم، بإحلاله محل العارف انبقن عما يكسب الخطاب مصافحة وتحاعة، ويحمل المخاطب على تصابح ما حاء به المتكلم".

وبلخ ماير على ما يجب أن يُتُوافر في المتكلم من طاقة تأثيرية، وثقافةٌ عميقة، ووعي بمستويات تراطبه، بحيث يستطيع صياغة التساؤلات الجوهرية الحجاجيّة التي يستدعيها المقام، ويستطيع عدلك إذكاء روح التفاعل بينه وبين للستمعن؟

## ب/ نظرية المساءلة والحجاج

تصل آراء ماير في الحجاج بتحديدة لطبيعة الكلام ووظيفته التساؤلية، لأن الكلام عنده يتضمن عالهوة سؤالا يستمد منه دلالته "، بل إن الوحدة الأساسية للغة عنده هي الزرج (سؤل / حواب). يعول ماير موضحًا هذه الفكرة : يتمثل الزوج سؤال / جواب الوحدة الأساسية للغة، ومن تم فإن استعمال اللغة يُحدد دائمًا تبغا لها. فالكلام يعني إثارة سؤال، أو التصدي له ولو باسم الحل أو على صورته ". لكن هل المقصود بالسؤال هو الحملة الاستقهامية ؟؟ يقرر ماير أن المقصود بالسؤال نرس هو الحملة الاستفهامية بالضرورة. إذ مفهوم السؤال عنده بنحاوز الحقل اللساني - وإن كان هذا الحقل أحسن ما يمثله "-. وعليه عرف السؤال سيكولوحيًا بأنه : والعائق أو الحرج أو ضرورة الإختيار، أي أنه دعوة إلى اتحاد القراريا".

ا منظر: عندما نتواصل نغين ص 205

<sup>7 -</sup> تنقلي التلاغية والحصياح من خيال تطريبة المساولة ليشيال مايس الشيالة محمية على القارمين جندين كتياب أميم تغريبات الحجياج لين التفاليب الفريبية. ص 199

ا بيطر بالغة الإقتاع في الناظرة ص 107

بعضر: البلاغية والجيئاج من خيلال تطريب المساولة فيشيئل مايير الطبال. شمين كشاب: أصبح تطريبات الحجياج في
 با بدائيت الغربية. من 990.

ا - تنظر : الحجاج في البلاغة للعاصرة من 137 - 138

المخاصر الملاعضة والحصاح من خبالال نظريت للمساولة ليشبال مايس المقبال، شمين كتباب المنم نظرسات الحصاح ضي خيفانسد الغريبة من 304.

<sup>.</sup> الله بدوالتطلق والعيمان الهائب اللاسي الكُنت والسنباق فعضال، ميشبيل مايين تشدي وترجمية : محمد أسبيداد حندين : . ا... الحجاح معهوسة ومجالاتهم ح 5, من 16

محار : السابق ص 33

<sup>·</sup> حداق الصفحة تفسها.

فالسؤال يجبل على صعوبة معرفية، أو على ضرورة احتبار، والسائل عندما يطرح سؤالًا فإنه بدعو المتلقي إلى اتخاذ قرار على أرض الوقع"، ولئاس عندما يتكلمون يسائلون، ويستشكلون، وهو ما يولد الحجاج الذي يفرز بدائل عديدة لمعالجة السؤال / المشكل، ومن ثم ينحم عنه مواجهة حجاجيّة تشتغل قيفًا آليات الإقتاع والتأثير"، وعليه قبان طرح الأسئلة في الخطاب وسيلة من وسائل الإثارة التي تدفع المتلقي إلى إعلان موقفه إزاء مشكل مطروح، مستميّا بقرائن حاضرة في السياق"، ولا يومولاً سؤال دون حواب – كما يقرر مايراً ، وكل منهما يحبل على الآحر فيا سيورة شاملة"،

ويرى ماير أن المحاج باغتباره بذل المهد نقاية الإشاع، وباعتباره استدلالًا غير صوري، وغير ملزم بصب في نتيجة مفادها أن الحجاج بعود إلى نظرية المسائلة. فما الحكة إذًا لم تكن رأيًا في السؤال ؟ - بحسب تعبيره - . فإثارة السؤال تعني عمارسة الحجاج، وطرح السؤال يفترن باحتمال طرح الرأى المخالف، أو علي الأقل باحتمال النقاش. وهذا الانتقال من السؤال إلى الجواب يمثل استناخًا يتم عبر سيال الإفادات التي يوزها السياق، وللتلقي في المقابل عمثل سائلًا بصغد إلى السؤال الذي ينيره الجواب، اعتمادًا على السياق، لكنه استناج غير ملزم، لأنه لا يربط بين تغريران موضوضين بوصفهما كذلك الأهياب

وبرلى ماير أهمية كبرى للعلاقة بين الصريح والضمئي، فالحجاج عنده هو مدراسة العلاقة القائمة بين طاهر الكلام وضمنيه، "، إذ يوجد بحسب رأيه في معنى الجملة الحرق إضارات حسامية تؤدّى إلى ظهر الضمئي، في ضوء ما يمليه المقام، وتلوح هذه الإشارات بشيحة ما تكول مقنعه أو غير مقنعة "، بل إن الحيحة عند ماير ما هي إلا جواب، أو وجهة نظر يُجاب تما عن سؤال مقدر، بسننتجه المناقي ضمنها من ذلك الحواب، وذلك في ضوء المقام وبوحي منه "، محث يكون المناقى في تماية المطاف ومو يقرأ المحج الصريحة، أو الأحوية في خطاب ما، سائلًا يستسح أسئله ضمنها من خلال الأجوية المقدمة في النص مستعبا بالعطبات التي بوفرها المقام".

<sup>1 -</sup> ينظر: الحجاج في الشعر العربي ص 141.

<sup>2-</sup> ينظر: بلاغة الإقناع في للناظرة من 107 -108

لا ؛ ينظر : الحجاج في الشعر العربي ص141

<sup>4 -</sup> ينظر: اللَّفة والنظر والحداج صفال، صمن كتاب : الحجاج مقهومه ومجالاته. ج 5. س 34

<sup>5 -</sup> ينظر - اللَّفِد والنطق واقتماح صفال. تنبين كناب القجاح مفهومه ومجالاته. ح 5. س 45 - 46

<sup>6 -</sup> الحجاج عن القران ص 17:

<sup>7-</sup> ينظر السابق الصبحة بفسها

ti بنظر السابق ص 30 - 29.

<sup>99</sup> or Hamble 9

والمصرح به مو ظاهر السؤال، والضمئ تعبّر عنه الإمكانات المقترحة للإجابة عن السؤال وحد، الفايلة للاستبدال فيما ينها الله وهذه العلاقة بين الصريح والقسي تنارج على الصعيد حساق في إطار تداولية مديحة تجمع بين لسائيات اللّغة من تاحية، وبين عناصر المقام ومعطياته عن ناجية أحرى (2).

و تخلاصة أن انفتاح تصوراية و ماير على الفلسفة واللغة ونظرية المعين أساسًا، وانطلاقها في البدء م أفكار نظرية بيرلمان حعل نظريته ذات أبعادٍ ثلاثة :

بعد تداولي، من حيث طروف إنماز الخطاب وألياته.

وبعد تأويلي، من حيث علاقة السؤال بالجواب، وما ينطلبه ذلك من تأويل لمكونات كل منهما. وبعد بلاغي، من حيث ربطها البلاغة بالمجاج، وفتحها للحجاج على مختلف وسائل الاتصال الكائنة والممكنة".

أما البلاغيون واللسانيون العرب الذين اهتموا بالحجاج دراسة وتطبيقا فمنهم على سبيل المثال
 ما ما الدكتور صلاح فضل، والدكتور عمد مفتاح، والدكتور عمد العمري، والدكتور حمادي
 ما ما والدكتور طه عبد الرحن، والدكتور عبدالله صولة، وغيرهم.

السيناس البحث - إن شاء الله - بمعطيات النظريات السابقة - ما أمكن - في دراسة واستاس الأحاديث النبوية الشريفة ضمن الصحيحين، منحيرا من معطياتما ما يلائم خصوصية مدن البيوي.

م من الحماح في القران من ٥٢

<sup>....</sup> البياع في البلاعة للعاموة من 109.

Kr Kr

# المبحث الثالث التداولية وعلاقتها بمفهوم الحجاج

تنجه النظريات اللسانية المعاصرة العاهين : إتماها يُعلى بدراسة النظام الداخليّ للْغة، وعلاقة العاصر اللغوية بعضها ببعض، بمعزل عن السباق الاجتماعيّ والنقاقي الذي يُستخدم فيه اللّغة، وهذا الاعاه يدرس اللّغة بوصفها نصّا مغلقا وليس حطابا منفتحًا لا يركّز على المعنى المقاميّ، ومن أمرز النظريات التي تمقل هذا الانجاه : البيوية، والنحو التوليديّ، وغو التعلق أو البعيّة. واتحافظ بدرس الاستخدام اللّغويّ، والضّوابط التي تحكمه، ودور المقام أو السياق غير اللّغويّة في النواصلة الإنساني، ويُعنى بلكل العلامات اللّغويّة وغير اللّغوية المناسبة، وكذلك بيئة الحدث الرمائيّة والمكانيّة، ويهتم يقدرة السامع على الكشف عن مقاصد منكله، وما يستلزمه التواصل من معاني مقاصد أن النّفاويّة، والدّاويّة واللّمانيّة والمُحافِقة، والنّاوليّة النّي تمثل هذا الانجاه : اللّمانيات النّي تمثل هذا الانجاه : اللّمانيات

فاتداولية إدن ملهب لساني " بدرس اللغة من حلال وظيفتها التواصلية، ويهتم باللغة اليومية منادف مستوباتها"، ويدرس علاقة التشاط اللغوي بمستعملية، وكفية استخدام العلامات اللغوية محام، ويدرس السباقات والمقامات المحتلفة التي يُتمو ضعنها الخطاب، ويبحث عن العوامل التي أمعل من الخطاب وسالة تواصلية واضحة وقاححة، كما يبحث في آسباب عشل التواصل باللغات مفيمة الأفاة - كما يقول ليتش - لا يمكن فهمها إلا إذا فيمنا التداولية، وهبي كيف أستعمل اللغة في التواصل، " عائداولية تبحث في طبيعة العلاقة بين الأقوال الخطابية والأفعال الاجتماعية، ومن ثم تعامل مع الخطاب بوسفه تعبيرًا عن تواصل معرفي اجتماعي في سياق تقافي مدراً عن حطاب أحر. مدراً وهو ما يقيفي طابع الخصوصية على الخطابات، ويحتر الطالبا عن حطاب أحر.

سلر. أفاق جديدة في المحت اللغوي الغالس صحمود أحمد سالة. باز اللغرقة الخاتفنية مصر 2007، ص 57 - 58

<sup>7 •</sup> الفرصود بالتداولية في البحث النصب اللعماس النفسي المناي بحصل إلى اللقاء بهدف النجت في استعمالاتها ولا يت الفرصود بالتداولية المناسسة في المناسسة المناسسة والمناسسة والمناسسة ويدر بعض العماسيين بين الاسترون المناسسة والمناسسة المناسسة والمناسسة والم

<sup>&</sup>quot;ساولية (مقال) عبد الأغيط فريشي حوليات جامعة بشيار القرائر العبد (12) النسبة 2012 ص 11.

ه . علس اقتداولينة غشد الفليساء الفسرب ورابعينة تداولينة لظاهيرة الأفرد ال الكلامسة في انتسرات الفسياس الفرسي. د
 حرد تنصراوي دار الطابعية، يسروم الطبعية الأولسي 300. من 5

رداد؛ التعاولية. جيوفري لينس ترجعة عبد القادر تبيتي الديانيا الشرق المقرم 1013، ص 9.

<sup>-</sup> قام المسانية: افعقبات واسماق الثقافية الباطام الخطاعت وتسرونا النشافية عبد الفساح أدوب بوساحا الا دار العربية 1- بدر برونة - فطعورات الاختياف - الجراسي ط الاولس 100 من 35

وتسعى التداولة ولأن تتحاوز حدود الخطاب، لتصير نظرية عاتة للفعل والتشاط الإنسان، شغلها الشاغل هو دراسة اللّغة في المقام، الذي يهتم بما يفعله المستعملون بالألفاظ، "، فالتداولية لا تكتفي بوصف البنى في أشكالها الظاهرة "، بل تدرس اللّغة عند استعمالها في الطبقات القامية . أُ المختلفة، بوصفها كبانًا مستعملًا من قبل متكلم محدد، ومُوحَها إلى مخاطب محدد، بلفظ محدد، في مقام تواصلي محدد، لأداء غرض تواصلي محدد "، في والتداولية لازيورف من البنية اللغوية وحدما كما هو معروف قبل التداولية ، بل يعرف من علال الانفتاح على السيانات التي تستوصب الكلمات والعبارات، ومن ثم تسعى التداولية إلى طرح مشاريع معرفية متعددة في دراسة ظاهر التواصل اللغوي، "،

# أولًا : نشأة التداولية

نشات التداوليّة في ظلّ الاهتمام التزايد بالتواصل والاستعمال الفعليّ للغة، وارتبطت بحقل الفلسفة التحليليّة التي ظهرت في الثلث الأول من القرن العشرين كردة فعل على الفلسفة القديمة، ثم انفصلت عنها، وأصبحت ذات توحمه لسايّ <sup>63</sup> بُعني بدوسة اللّغة أثناء الاستعمال.

والدّرس التفاوليّ درس جديد، لا يزال غضًا رحبوبًا بمدّ ساحة الدراسات اللغويّة والمعرقيّة ،أفكار ومقاهيم ورؤى حديدة أقد فالتفاوليّة لم تصبح بحالًا بُعثدٌ به في الدّرس اللغويّ للماصر إلا في المقد السابع من القرن العشرين، حيث تطورت على يد ثلاثه فلاسفه من مدرسه فلسفه اللّعة العادية من حامعة أكسفورد، هم : أوستين، وسيرل، وغرايس أنّ، وهي ،كبحث في قتّة ازدهاره، لم يتحدد بعد في الحقيقة، ولم يتمّ بعد الاتفاق بين الباحثين فيما يخص افتراضاتها أو اصطلاحاتها، أنّ.

التداوليية ومتراتها في النفيد الخديث وللعاضر امضاراه رضور أحيث فتتديات تعاطب: ملتفين القسنانيين والقعوبين
 والأساء وللتنفين والعلاسيفة ستشنى اللفية والنسو والبلاشة. منسم القشة العربية وأوسول القفيم
 http://www.taSatub.com/12406-bolic/ixz28obODCdn

<sup>2 &</sup>gt; ينظر: التعاولية عند العلماء العرب. ص 16.

 <sup>3 -</sup> ينظر السابق ص 26

<sup>4 -</sup> لسانيات الخطاب وأنساق التفاهة ص 35.

<sup>5 - &</sup>quot;منتال من يقصب إلى إقصاء التداولية سن خشال اللسبانيات لأنهنا لا تتعلق باللغنة من باستعمالها، ومين أن مكانها يخاص النسبانيات وكانها المسانيات والمسانيات وكانها ومن أن مكانها وحده من يحاصب النسبانيات وكانها يوجه من الجوجه بأن مهمة التداولية والمسانيات وكانها المجانبة السبانيات وحده التأويلة والمائهة فها الله والمائهة فها التواقية من المحاسبات والمحاسبات والمحاسبات والمسانيات و

<sup>6 -</sup> ينظر: الثماولية عند العلماء الغرب ص 15.

<sup>7 -</sup> ينظر أفاق حديدة في البحث اللعوي للعاصر. ص 9

<sup>8 -</sup> اللغارية التعاولية فرانسواز أرمينكو ترجمة : سعيم علوش مركز لإماء الغوس للغرب ( د. ت. ( ص 11 ـ

وتعود نشأة مصطلع التداوليّة بمفهومه الحديث إلى الأمريكي تشارار موريس الذي كان أول من استعمله سنة 1938 م التمييز مين ثلاثة قروع تندرج ضمن الإطار العام لعلم العلامات أو السيميائية، وهي:

النحو والتراكيب: وهو يُعنى بدواسة العلاقات الشكليّة بين العلامات بعضها ببعض. المؤلّدلالة: وهي دواسة علاقة العلامات لمؤلّدشياء التي تؤول إليها هذه العلامات لوَّقِيل إليها. التداوليّة: وهي دراسة علاقة العلامات بمستعمليها ومفسريها، أي (المتكلّم، السامع، الداري، الكانب، ١٠٠٠.

وبمكن التمييز إجمالًا بين حقلين مهمين من حقول التداولية :

الحقل الأول : هو حقل نشأة التداولية، وهو يرتبط بأفكار تشارلز موريس السابقة عن درولية، ونظرته إليها باعتبارها منهجًا في كيفية جعل أفكار مستعملي اللّغة واضحة، إذ يلفني الساول البراجاني للمعنى الضّوء على العلاقة بين المعنى والفعل، ولذلك عرّف موريس التداوليّة بأنحا هرارة علاقة العلامات عستعمليها ...

أما الحقل النائي : فهو موضوع التداولية ووظيفتها، وهو مرتبط بلسانيات القرن العشرين مينما أما الحقل النائي : فهو موضوع التداولية ووظيفتها، وهو مرتبط بلسانيات اللغة ولسانيات الكلام، وانفقت على أن التعاولية في عمومها تحتم بكل طموط المعقاب، وتحسد أسلوبًا في فهم الخطاب وإدراكه بدراسة كهفية استحدام اللغة، وبيان يم الكان اللسانية التي لا يتحدد معناها إلا بالاستعمال، وشرح سياق الحال وللقام، إلى حانب المفيل الكلامية ووظائف المنطوقات اللّغوية وحمامًا في عمليات الانصال، ويشمل مصطلح بتعمالية من هذه الناحبة :

بحموع البحوث المنطقيّة والنّساليّة التي فُدّمت في دراسة استعمال اللغة، ومطابقة التعبيرات يُقرمزية للسياق الوصفيّ الفعليّ، والعلاقات بين للتحاطبين.

دراسة استعمال اللُّغة في الخطاب، والأثَّار التي ثنيت ذلك.

دراسة اللَّغة بوصفها ظاهرة تواصليَّة احتماعيَّة خطابيَّة حجاجيَّة ١٩٠٠.

<sup>. 10-1.</sup> معمم غلبل اقطاب من 442، وافاق جديدة في البحث اللغوي القاصر ص 9. واسترابهجيات اقتطاب ص ا 2

عدَّد المستبات الخطاب وأنساق الثغانة. ص 45 - 46.

دَرُ السِيْمِاتِ الحَجَابِ وأنساق الشَّفَافِةُ مِن 46.

# ثانيًا : مفهوم التداوليّة

نظراً الالتقاء التداوليّة مع منظومة من العلوم الأحرى، ونظرًا لطبيعة نشأمًا الفلسفية، وتنوح منطلقاتمًا الفكريّة، امناز جهازها المفاهيميّ بالثراء والتشغب. وهو ما أشارت إليه أرمينكو بقرضًا : البست التداوليّة درسًا منكففًا على نفسه، فهي تصدّر مفاهيمها في الجاهات متعددة... بن تدخل في قضايا كلاسيكية داخليّة المفلسفة، فهي تلهم الفلاسفة... وفكاد نرى جيدًا... إلى أي حدّ تكون النداوليّة مفترق طرق غنية لتعاجل اختصاصات المسانيين، المناطقة، السيميائين، الفلاسفة، السبكولوجين، والسوسبولوجين، فنظام التفاطعات هو نظام للالتقاءات، وللانتوافات، والانتوافات، والمناسبة والمناسبة الفلاسفة، السبكولوجين، والسوسبولوجين، فنظام التفاطعات هو نظام التفاطعات هو نظام

وحاول حيرج بول George Yule) أن يحدد اختصاص التداولية فيما يتعلق بالدّرس السابيّ بفوله : وتختص التداوليّة بدواسة المعنى كما بوصله المتكلم (أو الكاتب)، وبفستره المستمع (أو القارئ)، لذا فإنما مرتبطة بتحليل ما يعنيه الناس بألفاظهم أكثر من ارتباطها بما يمكن أن تعنيه كلمات أو عبارات هذه

<sup>1 -</sup> يتظر: افاق جمعة في النحث للفوع العاسر من 10.

<sup>2:</sup> بنظر التباولية عند العلماء العرب بس 16.

<sup>3 -</sup> نظية للعبي ماشية من 125.

<sup>4-</sup> يتظر: معجم قليل الاطاب ص 442 - 444

<sup>6-</sup> المفارنة التداولية. أرمينكو ص112

الألفاظ منفصلة ("). ثم توصل إلى تعريف التداوليّة بأنما : «دراسة للعنى الذي يقصده المتكلم، قال فالتداوليّة تشمل دراسة كل أنواع الخطاب الشمعيّ والمكتوب، وتُعنى بالعلاقة بين المتكلم والمتلقى، وبدراسة المعنى حال التلفظ به منابسًا بظروف السياق والاستعمال، وليس بمعناه الدلاليّ المرد، وهو ما حمل بعض الباجئين ينظر إلى التداوليّة على أنها منهج سيافيّ يدرس فاعلية اللّغة في النواصل".

المزوق تحديد أكثر دنّه لمفهوم التداوليّة مرفقاهم التعرف على معنى التداول المعصم والاصطلاحي :

أ فالتداول في المعجم العربي مشتق من الحدر اللغويّ (دول)، وفي لسان العرب : الدّولة والدُّولة :

النُفْية في المال واخرَب سواء، وقبل : الدُّولة، بالضم، في المال، والدُّولة بالفتح، في الحرب... وقال أبو عبيدة : الدُّولة، بالضم، اسم للشيء الذي يتداول به بعينه، والدُّولة، بالفتح، الفعل... وقال الرحاح : الدُّولة اسم الشيء فندي يُعداول، والدُّولة العمل والائتقال من حال إلى حال... وقالت الأيام أي : دارت والله يداولها بين النفي، وتداولته الأبدي أي : أحدته هذه مرة وهذه مرة، ودال النوب يدول أي : بلي... وقوقم دواليك أي : قداولاً بعد تداولاً".

ولى معجم مفاييس اللّغه : الدّال والواو واللام أصلان، أحدهما يمدلُ على تحوّل شيء من مكان إلى مكان، والآخر يمدلُ على ضعف واسترخاء... وتداول القوم الشيء بينهم : إذا صار من مضهم إلى بعض<sup>69</sup>.

فمقتضى التدلول في للعجم العربيّ إذن يدور حول الانتقال والقوران الماديّ واللغويّ، تمّا يدلّ على التفاعل والتواصل بين طرفين أو عدّة أطراف، وهو معنى مسيس الصلة بالمعنى الاصطلاحيّ للتداوليّة.

وفي اللغات الأحنية يتحدر مصطلح براغمانية من اليونانية (Pragma) أي الحدت وغزب هذا للصطلح، فقيل : براغمانية، وبراجمانيكا. كما تُرجم إلى مقابله العربي عدة ترجمات، فقيل :

١ - التداولية. حوج بولّ ترجمة :قصم العنابي قدار تعربية للعلوم بيروت الطبعة الأولس 2010 ص 19.

السابق الصفحة بقسها

بنظر: النداولية عند القلماء العرب من 16.

السان العرب ح 11، ص 252 مادة انول أ

<sup>-</sup> معجبم معاييس اللُّعَدُ ع 2. س 314. يات الدال والواو واللام وما يتاتهما

ا مطر: نظرية للعني مر 125

لمتداوليّة الله وقبل النفعية، والسباقية، والذرائعية هذا، والمقصدية، وعلم التخاطب النا، وغيرها الله. وهذ الترجمات المديدة للمصطلح من أسبانها عدم استقراره على تعريف واحد عدد في لغنه الأصلية، وما يلقّه من غموض، وكثرة منطلقات النداوليّة، وتشعبها بين عدد من الحقول والتخصصات.

وفي الاصطلاح تعددت تعريفاتها ومفهوماتها بتعدد بحالاتها، واتساع مبادينها، وتداخل حقلها المعرف مع حقول معرفية أوري. فمن المفاهم والتعريفات التي تنطق بالحال اللغوي اللساني للنداولية تعريفها به أنحا تمثّل دراسة تحتم باللّغة في الخطاب، وتنظر في الوصيات الخاصة به، قصد تأكيد طابعه التحاطيي الله واجتماعية في نفس طابعه التحاطي الله واجتماعية في نفس الوقت الله وأنها والمتواسة والتحصص الذي بندرج ضمن اللسائيات، وبهتم أكثر باستعمال اللّغة في التواصلية، وبين اتجاهها لدراسة المنسى الوظيفين في التواصل."، وهو ما يمرز الحالب التواصلي في التداولية، وبين اتجاهها لدراسة المنسى الوظيفين

ة - " التداولينة حتى القابل التي وضعته الدكتيور طبة عبد الرحمين للمصطلح العربي براغمانيقيا بضية ، حيدع انتيازيا مسة 1979على مصطلح التداوليات مغابيلا للمصطلح الغربي «براغمانيليا» لأنه بوقت الطلبوب حقّه باغيبيار ولالته حقين معينين الاستعجال والعداعيل مغيا ولقس منبذ دليك الهين فينولا من فيدن الدرستين الدين المنها يعربونه هي أنحانهنم، الدن أحسول الحيار وقديم عليم التكافر من 20 أضا الذكتير أحسد التيوكل فاستعمل التدليلية والوطاعات بمضارة

<sup>9-</sup> مفهوم الدرائعية بدل على مدرسة فاسدية طهيرت في الولايات للتحدة الأمريكية في القبين النابييج عشر مع حون بدوي بودية بدل الفيضة المنابية عشر مع حون بدوي ووثينات بين القبين النابيية بالدائمية القبيضة الصادر ووثينات التنابية بالمنابية المنابية المنابية المنابية المنابية والمنابية والمنابية والمنابية والمنابية والمنابية والأطارة والرقب بالمنابية المنابية والإنتاجية والإنتاجية والإنتاجية والإنتاجية المنابية المنابية التنابية المنابية المنابية المنابية والإنتاجية والإنتاجية والمنابية المنابية المنابية والمنابية و

<sup>3-</sup> يفضل الدكت و محمد عدمت وقس على ترجم له مصطلح راجهانيكا بعلم التحاولي بقيول في هذا الشيال «أنظل مرحمت مصطلح Pragmaton» بعلى المسال «أنظل التحديث و التحدي

<sup>4 -</sup> يتطَّر ؛ أقاق جديدة في النحث اللغوق العامس من 62. والتدكولية بمقال: من 42.

<sup>5-</sup> التعلوليية من أوسدين إلى هوف ان فيليب بلانت به ترممانه «ما بر الباشية، دار القيوار ولانتسر واللوزييع اللانقيية» سيورا، الطبقية الأولى 2007 ص 18 - 9).

<sup>6-</sup> السابق س 9-

<sup>7-</sup> السابق الصفحة نفسها.

لَّذَة على السنوى المعرق والاجتماعيّ والتفالِ"، وأها نفوم على تلمس العلاقة القائمة البن الطراف الخطاب في الموقف التعاطيّ، وتُعنى بدراسة اللّغة في الاستعمال، بمعنى أما تعتبر المعنى نس شيئًا متأصلًا في الكلمات وأي في بنتها اللّغويّة)، ولا يرتبط بطرف من أطراف الخطاب (لا بالسامع وحده، ولا بالمتكلم وحده) وإنما في تداول اللّغة بنهما في ساق محدد حتى يتمّ الوصول إلى المعنى المراده. فمهمة التداولية أن تفشر كيف يمكن السامع أن ينواري إلى فهم قول بطريقة مر حرفية، ولم اعتبار المتكلم صيفة غير حرفية في التعبير، بدل صيغة خرابة، الله .

ومن التعريفات التي تتعلق بإبراز الحانب السياقي المتداولية تعريفها بأنما ودراسة الانصال اللغوي السياق، "ب وأنها ودراسة للعنى السياقية التي وأنما وعلم استعمال اللغة في المفام، ". وهو ما يعنى أن يحال التداولية هو دراسة اللغة ضمن أحوال الاستعمال المختلفة، في الطبقات المقامية المختلفة، حسب أغراض المتكلمين وأحوال للخاطبين، فهي تفشر ما يعنيه الناس في سياق معين، فلا عدرس اللغة كنية لغوية في مستوياتها التركيبية والصوئية والدلالية، ولا تدرس معنى الكلام، ولكن مدرس للعنى الذي يقصده المتكلم وقلا المحالف، وظروف الخطاب، وزمانه، ومكانه ".

ولم يبتعد ليدغر كثيرًا عن التعريفات السابقة حين عرف التداوليّة يقوله: وإمّا تدرس كيف أن ضروب التلفظ بالصارات لحا دلالات في مواقف معينة، أها، فالمعنى يتغيّر بتغيّر الموقف التواصليّ والراف، وإن كان الملقوظ واحدًا لم يتغيّر.

ا سطر أقبل جبيدة في البحث اللغوي العاصر أس 14

و. حسرق بنين المسنى والدرد أن «العشى حدو اقتدوى لقرضي الدكلام فدن خيرة أن الدراد عدو الرسالة التس يبلغها الشكاسم.
 و. دست أن وكانش فها المسامع التحديث فيند تأثيبوا معيضا ، والعشى محكسوم بالوضيع والدراد محكسوم بالاستقمال أي أن أن على المسامية والمسامية المسامية المسام الاستلامي بسروت المسام المسامية العالمي 2008.

ا التناولية والقساميات والعرفان امغال). جاك موشقر ترجعة . تشكري للبحوث سمن الغادوس للوسوعي لغنداولية. ص 25

استرائیجیات افعلاب ص فئ

<sup>🗈</sup> التعاولية جورع يول من 13.

التداولية واللجاح فداحل وتصوص من ١١.

عنتر . التعاولية, يول من 19. وتبعارلية عنه العلماء العرب ص 20

مادي النماولية، من 5

ور المول الحول وجنيد علم الكلام بن 20

## ثالثًا : أعلام التداولية

أما القبلسوف النمساويّ لودفينغ فيتغنشناين (1889 - 1951) فأسّس اتحاهًا فلسفيًا حديثًا أسماه فلسفة اللَّغة العاديّة "، تعتمد هذه الفلسفة على ثلاثة مفاهيم أساسيّة هي : الدلالة، والفاعدة، وألعاب اللَّغة "،

ومن بين أحضان فلسفة اللَّغة العاديّة نشأت نظرية الأفعال الكلامية"، حيث تبتى فلاسفة مدرسة أكسفورد (أوستين (1911- 1961) وسيرل (ولد 1932) أفكار فيتغشتاين"، ووضعا نواة التداوليّة في حفل فلسفة اللّغة العادية".

# رابعًا ; أهميَّة المنهج التداوليّ

تحتم النداولية بيوصف النشاط المغوي للمتكلم في سباق ما، فهي تقابل إذن بين الممان، الوحدة النجوية الجزدة التي يحتاج إليها اللسائق في وصف اللغة، وبين الملفوظ، هذا الحدث الكلامي الذي يحدث مرّة واحدة، ويرتبط محقام تلفظ مخصوص، ويتغيّر دومًا حسب المساق، 100، ومن هما تميّز التداولية بين الجملة والقول، أي بين الدلالة والمعنى، وترى أذّ المحاطبين عند التواصل لا يتادلون

ا - يتظر: القصل الأول ص 113

<sup>2 -</sup> ينظر : استراتيجيات النطاب هي 21

<sup>3-</sup> ينظر: القداولية عند العلماء العرب. س 18.

<sup>4 -</sup> ينظر: السابق ص 20

<sup>5 :</sup> ينظر: السابق الصفحة نفسها

ن يعظر: اللسانيات العائدة الأنهابها وفضاياها الراهنة. ص 172.

<sup>7 -</sup> يتطار : الصاولية عند العلماء العرب بين 22

<sup>8 -</sup> ينظر: السابق من 25 - 34

<sup>9 -</sup> سَعَلَم - التعامِلية من أوسِتِم إلى عومِمَان من 20

<sup>10 -</sup> تطرية القنى ص 126

ملا بل أقوالاً، والفرق بين الجملة والقول أن الجملة هي نشاج إرشادات لغوية تكوّفا، تحسب بوسطة الكوّن اللغوي، وبالمقابل فإن معنى القول هو دلالة الحسلة تضاف إليها الإرشادات السيائية ونقامية التي تُحسب انظلاقًا من المركون البلاغي، والالتحاء إلى قوانين الخطّاب هو من احتصاص المكوّن البلاغي الذي يوافق ما يتشُع عنه معنى القول".

وغناز دراسة اللّفة باستخدام اللّفة النداوليّ بأنها تعنى بالمعاني التي يقطفها الناس، وبافتراضاتهم، وغناز دراسة اللّفة باستخدام اللّفه النداوليّ بأنها تعنى بالمعاني التي يقبع الحديث عن المنافقي، وأنواع الأفعال التي يودونها أثناء تكلمهم ٥٠ الملهج النداوليّ يتبع الحديث عن الكيفيّة التي يصوغ من خلافها المستمعون استدلالات حبول ما يُقال للوصول إلى تفسير المنعني اللذي يقصده التكلم، وبذلك الدسم عملة الناويل لتشمل المعنى الظاهر، والمسعى غير المرني ٥٠.

كما إن المنهج التداولي عالج قصور الدراسات الشكلية وإهمالها لمقاربة المعّنة في تجليها الحقيقي الاستعمال التواصلي بين الناس، فالنداولية كما يرى (ليفسون) نشأت كرة فعل على معالجة (ر ومسكي) للغة بوصفها شيئًا تجريدنا، دون اعتبار الاستعمالها ولمستعملها ووظائفها في اوفا المحرب اللسائيات المحلمة تنظر إلى اللّغة باعتبارها نظامًا معلمًا من العلامات والفواعد، مع عدم الاحتراث المائيات المحلمة تنظر إلى اللّغة باعتبارها نظامًا معلمًا من العلامات والفواعد، مع عدم الاحتراث المائية والمتاتبة صرفت عناصو قوليّة، وذائية، والرقمانية صرفت عناصو قوليّة، وذائية، والمؤمنية والمتاعرة عناصو قوليّة، وذائية،

فالمنهج التداولي باستطاعته حل يعض المشكلات التي أفرزها التحليل اللغوي الشكلي من إسهة نظر المتكلم والمحاطب معا، قصن وجهة نظر المتكلم المشكلة هي مشكلة تخطيط لإنتاج م نوتر في الحاطب من عطاب وفقًا لمستوى توقعاته، ومن وجهة نظر المخاطب المشكلة هي مشكلة تأويل الملفوظ للوصول إلى المعنى الذي يربده المتكلم وأيضًا بما يرقى لمستوى توقعاته)، وهذه المشاكل لا يمكن حلها من خلال العلاقات المنطقية كما في النحو، ولكن من خلال تقدير ذهني م ، وعتمل من أطراف العملية التحاطية ، وفقًا لعناصر السباق.

<sup>.</sup> وقر التداولية واللَّسانيات والعرفان اصفال؛ صبن الماسوس الوسوعي لتتداوليا. ص 26-27

عبد السابق س 19.
 بدر السابق من 19.

عار استراتیجیاتالخطاس من 21

<sup>.</sup> أَدِيةَ لِلْعَنِي مِنْ \$12 - 126.

<sup>. . . . .</sup> المعنى من جهه - ١٠٠٠. . . از - معادي التماولية. من 51 واستراتيجيات الاطلب من 24

خامسًا : مفاهيم النداوليّة

تقوم التداوليّة على عدد من المفاهيم مثل: الفعل الكلامي، والقصديّة، والاستلزام الحواريّ، ومتضحات القول، ونظرية الملاءمة. ;

أ/ الفعل الكلامي

وهو المقلوم الأسلس للذي انبنى عليه الاتجاه النماد ولنواة المركزية في كثير من الأعمال التداولية، وفحواه أن كل ملفوظ يهض على ظام شكلتي دلالي إبحازي تأثيري، وفضلًا عن ذلك يُعدّ نشاطًا ماديًّا نحويًّا يتوسل أفعالًا قوليّة لنحقيق أغراض إنحازيّة (كالطلب، والأمر، والوعد، والوعد، ... افح)، وغايات تأثيريّة تخصّ ردود فعل التلقى (كالزنض، والقبول)، ومن تمّ فهو فعل يطسح إلى أن يكون ذا تأثير في المحاطب، اجتماعيًّا أو يطسح إلى أن يكون ذا تأثير في المحاطب، اجتماعيًّا أو موسائيًّا، ومن تمّ إنجاز شيء ما الله

وقد وضع أوستين مفهوم الفعل الكلامي في المحاضرات التي ألقاها في جامعة أكسفورد في العند ا الثالث من القبل العشرين، تم في محاضرات ألقاها في جامعة حارفارد، نضرت بعد موى في كتباب بعنوان (How to do things with words) سنة 1962 م، وطؤره (سيول) الذي ظهرت على بديه تظرية منتظمة لاستعمالات اللغة بمصطلحات الأفعال الكلامية الأ.

والتداولية عند أوسنين وجود من دراسة علم أعم هو دراسة التعامل اللّغوي من حيث هو جزء . من التعامل الاحتماعي أقد و وعدا التعريف ينتقل أوستين باللّغة من مستواها اللّغوي إلى مستوى . أخر هو المستوى الاجتماعي، في نطاق التأثير والتأثر الله عنى دراسة الاتصال اللّغوي في إطار . اجتماعي يملى حصوصيات تؤلّر في الفعل الكلامي، وتعدّا الفهم يفدّد أوستين أراه دي سوسير . الذي كان برى أن اللغة تصف للماومات وتنظها عشط.

فأوستين برى أن من الملفوظات ما لا ينهض بدور وصف الغالم بقدر ما يتمخص لحلق حقيقة جديدة من حلال إنحاز أعمال ناجمة عن حدث التلفظ، وهذا التصوّر للنشاط اللّغوي الذي يضع إ الوظيفة الوصفية للّغة موضع سؤال بقوم على اعتبار الملفوظ عبرًا عن نفسه ونيس عن حالة ما

<sup>1 -</sup> التداولية عند العلماء العرب، بس 40

<sup>2 -</sup> بنظر: أقاق جَمْيِعة في البحث الكَفُوي العَاصِر مِن 71

<sup>3 -</sup> الغاربة الثناولية أرمينكم س 96

<sup>4 -</sup> ينظير التداولينة وقابيل اقطبات الأدبي «مقارية طارية اطرية المقال»، ولنبية خفيت بورك بي مجلبة للوقب، الأدبي المشبو القباء الكتاب العارب العبد 2000، النبية الرابعة، إسور 2004، بي 12

في العالم، وتخبرًا عن نوع العمل الذي ينجزه، وعن قوته اللاقولية في العالم، هو ما يحمل كل ملفوظ عند أوستين يجمع بين مكوّنين : مضمون قضوئ عند أوستين يجمع بين مكوّنين : مضمون قضوئ (في إشارة إلى القيمة الوصفية)، وقوة لا قوليّة تبيّن توع العمل اللّغوي الذي أنجز عند التلفظ الله وبذلك يتبيّن أنّ للقصود بأفعال المكلام الي بُنيت عليها عظرية أفعال الكلام هي الأفعال المنجزة من خلال الألفاظ، لحق الافعال المنجزة من خلال الألفاظ، لحق : الاعتذار، والشكوى، والإطراء، والطبوء، والطلب الله .

فنظرية أفعال الكلام تقوم على مبدا أن مهمة والاستعمال اللفوي ليس إوراز منطوق لفوي ما نقط، بل إنحاز حدث احتماعي معين أيضًا في الوقت نفسه "، ومن مبادئها كذلك أن الأقوال الصادرة ضمن وضعيّات محددة تتحوّل إلى أفعال ذات أبعاد اجتماعيّة، والجمل اللّغويّة لا تنقل وسامين مجردة، وإنما تؤدي وظائف تختلف باختلاف السياقات والمقامات المتنوعة ". وهذه المبادئ وضع الخاصية الاحتماعية للأفعال الكلامية، إذ الحدف من الأفعال الكلامية تقيير معرفة المشاركين في الموقف التواصلي، ورغباضه ربها سلوكياضم ".

وقد صنف أوسنين الأفعال في بداية أمره إلى نوعين : أفعال إحبارية تصف الواقع الخارجي، وتُوصف الصدق أو الكذب، وأفعال في بداية أمره إلى نوعين : أفعال إحبارية تصف الواقع الخارجي، وتُوصف حدّن موفقة أو غير موفقة هو. ولكن لماكان هذا التصنيف الدائي - كما تبن لأوسنين - قاسرًا عن الحداث منعاب تعقيدات اللّغة الطبيعية، إد إنّ بعض الأفعال الإحبارية تتضمن أداء، وبعض الأفعال التي ضمل مدابق عليها شروط الأفعال الأدائية ليست أدائية أم ولماكان قد لاحظ أيضًا أن المفابلة بين الحمل وسفية والحمل الإنشائية ليست بالبساطة التي ظنها في الداية، وانتهت به هذه الملحوظة إلى تميز عدد أقرّ من خلاله بأن كل حملة تاما مستعملة تقابل إنماز عمل لغري واحد على الأقل ، فإنه مدمل بناء على ذلك عن التقسيم السابق، وميّر في الفعل اللغوي بين ثلاثة أفعال :

منظر تطبية للعلى ض 128.

بنظر التداولية وخُليل الخطاب الأدبر امشال، ص 60 والتداولية بهل ص 81

أمانيم التسمي مدخيل متداخيل الاحتصاصيات إسان دايسك ترجمينة وتعليبق استنفيذ حسين يحييري دار الغاضرة (20 نياب).
 ماسرة الطبعية الأوليس 2001 من 118.

الاسمان والميزان من 250

المنار علم النص مدخل متعاخل الاحتصاصات ص 119

<sup>· - -</sup> ثر أفاق جديدة في البحث اللغوي العاسر ص 43 - 44.

حالم السابق ص 45

ا طال التناولية الياوم عليم حديث فني التوانسل أن رسول وسال موشيلان ترجيبة أو سبيف الدس دعه الدراء والدادات . - حديد مراحهم أنه الطبيعة رماوسي شبير وتوزيع دار الطليعات للنشير والتوزيع تيبروت السال الدادات الآياء أن الدادات

- القعل الكلامي (أو نعل القول); وهو نعل التلفظ بصيفة ذات صوت محده وتركيب مخصوص، وذلالة معينة.
- الغامل التكاسئ وأو النحل المتطسن في القول) : وهو النعل الإنجازي الحقيقي، وهو المفهوم
   المحوري في النظرية كلها، وتحصل بالتعبير عن قصد المتكلم.

والفعل الإنجازيّ هو أهم هذه الأفعال، ولُبُ النظريّة، وهو عند أوستين مرتبط ارتباطًا وثيقًا تقصد المتكلم الذي يجب على السامع أن يبدّل الجهد الكافي للوصول إليه، ولذا يُعدّ مفهوم قصد المتكلم مفهومًا مركزيًا في هذه النظرية؟

وبناة على التقسيم السابق قشم أوستين الأفعال الإنجازية على أساس فوتما الإنجازية إلى خمسة أصناف :

- أفعال الأحكام: وهو ما يتمثل في أحكام القضاء وتحوها.
- أقمال القرارات : وتتمثل في أتخاذ قرار بعياء، كالإذن، أو الحرمان، أو التعبيب، ونحو ذلك.
- أفعال التعهد: وتدمثل في تعهد يقوم به المتكلم، مثل: الوعد، والضمان، والقسم، ونحو ذلك.
  - أنمال السلوك : التي تكون ردّ قمل لحدث ما، كالاعتذار، والشكر، والواساة.
- أفعال الإيضاح: التي تستعمل لإيضاح وجهة نظر، أو بيان رأي، مثل: الموافقة، أو
   الإعتراض، أو الإنكار، ونحو ذلك!

أما سيول فقد أعاد نناول نظرية أوستين، وأكمل ما في حوانيها من نفص، وطؤر فيها بعدين من أبعادها الرئيسية : القاصد، والمواضعات؟، إذ الكلام من وحهة نظر سيول محكوم بقواعا، مقصدية؟، ولذا فإن لا يهتم إلا بالأعمال المتضفنة في القول. ومن إسهاماته في النظرية أنه ميّز

<sup>1 -</sup> ينظر: الأساق والبران من 250. والتعلولية عند العلماء العرب من 41 - 42.

<sup>2 -</sup> ينظر: اللَّقة والحجاج من 221

<sup>3 -</sup> ينظر الفاق مديدة في المحث اللغوى للفاصر ص 69

<sup>46</sup> mid | Imbi oc 4

<sup>5 -</sup> ينظم التدايلية اليوم علم حديد في التواصل من 35.

<sup>6 -</sup> ينظر أفاق مديدة في البحث اللقون للعاصر ص 71.

• إلى الجملة بين ما يتصل بالعمل المتشفن في القول في حدَّ ذاته، وهو ما يسميه واسم القوّة المستنة في القول، وما يتصل بمضمون العمل، وهو ما يسميه واسم المحتوى القضوي"، وعدَّ أعمل الإنجازي الوحدة الصغرى للاتصال اللغوي، ونص على أن القوة الإنجازية لها دليل يُسمى أن القوة الإنجازية، بنت نوع الفعل الإنجازي الذي يؤديه المتكلم حال النطق بالجملة ها.

م تدّم سيرل تصليفًا بديلًا لما قدّمه أوستين للأفعال الكوّلاميّة يفوم على ثلاثة أسس منهجيّة للم الم و مس بماكل فعل إنجازي عن الأحر. هي : الغرض الإنجازي، واتجاه المطابقة، وشرط الإحلاص<sup>®</sup>. - حملها خسة أصناف :

الإعباريات : وغرضها الإنجازي هو وصف المنكلم واقعة معينة من خلال قضية. وهي إنه .. ل الصدق والكذب.

النوحيهات : وغرضها الإنجازي محاولة المتكلم توحيه المحاطب إلى فعل شيء معيّن. الالنواميّات : وغرضها الإنجازي هو النوام المتكلم بفعل شيء في المستقبل.

التعبيريات : وغرضها الإنجازي هو التعبير عن الموقف النفسيّ تعبيرًا يتوافر فيه الإخلاص.

الإعلائيات: وهـي مـا يطابق عنواهـا القضوي العـالم الخارجي، وتحدث تغييرًا في الوضع
 إقاد، ونقتضي عرفًا غير لفويًّ<sup>49</sup>.

وأحيرا استطاع سيرل أن يميّر بين الأفعال الإنمازيّة الماشرة وهي التي تطابق توّقا الإنمازيّة مراد عادي، فيكون معنى ما ينطقه مطابقة عاشة وحرفيّة لما يريد أن يقول. والأفعال الإنجازيّة غير نفي شرة وهي التي تخالف فيها قوّها الإنجازيّة مراد المتكلم، ويؤدّى فيها الفعل الإنجازيّ على نحو غير عند من حلال فعل إنجازيّ آخر <sup>68</sup>.

وعدا طور سيول نظرية أوستين للأفعال الكلامية على أساس الأفعال الإنحارية، فلا تكون اللّغة إله داك تعرد أداة للتواصل كما تنصورها المدارس الوظيفية، أو رموزًا للتعبير عن الفكر، وإنما أداة عدر عمالم وصنع أحداثه والنفير فيه.

<sup>.</sup> مد الساولية اليوم علم صديد في التواصل من 33

ا الما العام حميدة في البحث اللغوي الفاصر ص 47.

<sup>78</sup> as 11 as 18

<sup>+</sup> السابق س 49 - 50 السابق س 40 - 31

وخلاصة الأمر أن نظرية أفعال الكلام انطلقت من البحث في العلاقة بين المعنى والفعل، وربطت اللغة بإنجازها الفعلى في الواقع، ولذلك يُعدَّ مفهوم الفعل الكلامي – فضلا عن كونه ثواة مركبة في كثير من الأعمال التداولية – بمثابة النقلة التوعية في فلسفة المعنى "ا، إذ يتحول المعنى وفق هذا المفهوم من كونه معنى تقليدي للغة أو الجملة أو العبارة يوصف بالصدق أو الكذب، إلى أن القصد من اللغة أو الكلام هو تبادل المعلومات بواسطة اللغة ".

#### ب/ مبدأ القصدية

وهو مبدأ منبثق من نظريّة الأفعال اللّغويّة، مفاده أن كل فعل كلاميّ يقوم على مفهوم القصديّة، وتقوم مسلمة القصديّة على أسس تفاوليّة، حيث أصبحت القصديّة قيمة تفاوليّة نصّية حوارثة، لها شبكة من المفاهم التي تُعدّ أبرز الفاتيح المنهجيّة في الدّراسات اللسائية النصّية.

وقد أكد سيرل على الربط بين العبارة اللغوية ومقاصد المتكلمين، حيث عدّ القرض المنضف في القول عنصرًا ومكونًا أساسيًا من مكونات القوة المنضشة في الفول<sup>49</sup>، فدلالة الأفعال اللغوية تسرّع بناءً على مصد المنظم، وليس بناءً على شكلها اللغوي، وسرة تعدد سعاني الملفوظ الواحد - بحسب سيرل - هو مقاصد المنظم، وليس الملفوظ نفسه أنه فالخطاب في النداولية لا يقف عند حدود المعنى الحرق للقف، أو عند إنجاز الفعل بشكله اللغوي المباشر، بل بالمعنى النداولي، وكيفية التعبير عنه بالفعل اللغوي غير المباشر، ويتحدد القصد من خلال السياق، الذي يحدد المعنى الذي بقصده المرسل من بين معان عديدة عندلة؟

قالقصديّة تعلق بما يدور في حلد المتكلم أنناء التلفظ، سواء ارتبط ذلك بما صرّح به من ملفوظات أو بما أضمره تاركا للمتلقى مهمّة تأويل اللفوظ، الذي قد يصيب وقد يخطئ في تأويله محسب ما جوافر له من قرائن لغويّة ومقاميّة في القول، ومحسب كماية المتلقى التأويليّة.

١ - دوسيل المقسور أحصد الجربس صن حسال دراست للمعنس فني التحسور التداولني إلى أن المعنس مرتبط وفيق هذا المعسور بالتلف قد أكثر من القراطة باللف وتل من المعنس معنو ولا منا ليبس من حسال إلى وعن منكر التلف قد أكثر من القراطة باللف وتل منكر التلف قد أن المعنس فني التحسور التداولي يتجاور حرفينة الإنسان أن هنو معنى في التحسور التداولي يتجاور حرفينة ألى وقد المعنى فني التحسور التداولي المعنى الدي يريد وقت منكر المعنى بدلية ويستسل فوقيت العسي التصميرة مرتبئة بالمهدد التكثير من أن كنور مرتبئة التاسيد المعنى المارية التحسير التداولين بغضين إلى تعدد معالى المارية الواصدة بتعدد إلى تعدد معالى المارية الواصدة بتعدد إلى المعنى في 138 - 138).

<sup>2 -</sup> ينظر: لساليات الانظاب وأنساق الثقافة. ص 43 - 44.

<sup>3 -</sup> ينظر : التجارفية عند العلماء العرب ص 44

<sup>4 -</sup> ينظر: نظرية العني س 138 -

<sup>5 -</sup> بنظر استراسجيات الطاب ص 78.

وهذا الصدد برى الدكتور طه عبد الرحمن أن قاعدة القصد - إحدى قواعد التعامل المتفرعة من مبدإ الصديق عنده - التي تنعل على تفقد المتكلم قصده في كل قول يلقي به إلى غره، يترقب مديها أمران أساسبان، أحدهما : وصل المستوى التبليعي بالمستوى التهذيبي المحاطبة. والثاني : إمكان الخروج عن الدلالة الظاهرة للقول!! . إنما الأمر الأول فهو الوصل بين المستويق، فإن المتكلم مني ما تبين حقيقة قصده من قول، أغر عنده هذا النبق تتبحتين، تقوم إحداها في نعين واضفته العملية، أو قل تحدد مسؤولته الأخلاقية، وتقوم النبحة الثانية بصيانة قوله عن اللغوم عن الدلالة الظاهرة، قبان كان التعويل على القصود منه... أما الأمر الثاني الذي هو إمكان الخروج عن الدلالة الظاهرة، قبان كان التعويل على القصد، حاز أن يتفاوت مقصود القول مع مضمونه، فلا أسارة إلى فهم المخاطب، فيحتاج المخاطب إلى الذخول في العمل وتحمّل مسؤولية المراد من أحمال كما تحمّله المتكلم في تعقده القصده، نظرًا لأنّ المتكلم قد يلغه الله يطريق التلميح لا يطريق المدرج، فيكون المناطب مطالبًا يتعقبه بمونة القرائن المقاميّة والمتاليّة التي تتعلق بحدًا القول، من عمر أن يحصل له البقين بأنه عين مقصود المتكلم، ولا يأمن ردّ المتكلم له."

وانتقد أحد الباحثين تفسير الدكتور طه عبد الرحمن السابق لقاعدة القصد، معللًا ذلك بأن الدنور عبد الرحمن لم يغرج عن التصوّر الذي وضعه غرايس للقصد، والذي لم يسلم من نقد سيرل الدنور عبد الرحمن لم يغرج عن التصوّر الذي وضعه غرايس للقصد، والدنول المصده، والباحثة ترى أن الالاكتور عبد الرحمن لم يجعل التأويل منوطًا باللّغة وحدها، وإنما طالب للخاطب بالاستمانة بالقرائن لهم اللغويّة (المنام) لتأويل الملفوظ تأويلًا صحيحًا أو فريّا من الصحة.

#### ج/ نظرية الملاءمة

أَ تَأْسُس هَذَا المُفهوم على باد اللسانُ البريطانُ ديردر ولسن (D.Wilson) والفرنسي دان سبوير (D.Sporbon)\*\*، وهي نظرية «تفسّر المُلفوظات وطواهرها البنيويّة في الطبقات المُفاسّة المحتلفة، وتُعدّ في نفس الوقت نظريّة إدراكيّة:\*\*.

وأهمة ما تنميّز به النظريّة تصوّرها للسباق، الذي تفترض أنه يُبنى تبعًا لتوالي الأنوال، وليس
 فبنًا شعطى مؤكم تحديث أو شبعًا محددًا قبل عسايّية الفهم".

السطر اللسان والبران ص 250

<sup>251</sup> at . ilmle |

<sup>»</sup> بنطر: إجراءاتُ التحليل التداولي للحطاب (مقال: عمر يلمير عمل).

و بنظر: التعاولية عند العلماء الدريم ص 36.

<sup>36 ·</sup> السابق ص 36.

<sup>🌶 -</sup> بنظر . السابق من 30

#### ه/ الاستلزام الحواري

يُعدَّ الاستلزام الحواريُّ واحدًا من أهمَّ حواتب الدرس التداولي، نشأ على يد غرايس الذي الاحظ أن النّاس في حواراتهم قد يقولون ما يقصدون، وقد يقصدون أكثر ثما يقولون، وقد يقصدون عكس ما يقولون. فحاول أن يبيَّن الاختلاف بين ما يُقال وما يُقصد. فما يُقال هو ما تعبه الكثمات بقيمتها اللّغوية، وما يُقصد هو ما يريد المتكلم فيلاعه على نحو غير مباشر، اعتمانًا على قدرة السامع على الوصول إلى المقصود بما يُهاح له من أعراف الامتعمال، ووسائل الاستدلال. وهذا المغير الذي حاول إقامته بين ما يحمله القول من معنى صريح، وما يحمله من معنى متضمَّن عدم ما شأت عنه فكرة الاستلزام ألا.

والاستقرام عند غرايس توعان : عرفي : قائم على ما تعارف عليه أصحاب اللّغة من استلزام بعض الألفاظ دلالات بعينها لا تتغير بتغيّر التراكيب والسياقات. واستلزام حواريّ : متغيّر بتغيّر السياقات التي يَرد فيها<sup>هم</sup>.

وحتى يصف غرابس ظاهرة الاستلزام اقترح نظريّة المحادثة لتي تنصّ على أن النواصل الكلامئ عكوم بمبدإ عام هو مبدأ التعاون، وبمسلمات حواريّة ". ومبدأ التعاون يفتضي أن المتكلمين منعاونون في تسهيل عملية التحاطب"، ويتحسّد مبدأ (التعاون) في أربعة مبادئ فرعيّة هي : ﴿

- ميداً الكم: اعط مقدارًا صحيحًا من المعلومات. بلا زيادة ولا نقصان.
- مبدأ الكيف/ الصدق : حاول أن بكون إسهامك بما بكون حقًا وصوايًا. لا تؤكد ما
   تعتقد كذبه، ولا تؤكد ما تحتاج إلى الحجيج بشأنه.
- مبدأ المتاسبة/ العلاقة : نحدت كلامًا في محله, وليكن كلامك على علاقة مناسبة بالموضوع.
- مبدأ الطريقة / الأسلوب : كن واضحًا ومحددًا، أوجز، وتحتّب القموض واللبس، وحافظ أ على التربيب والنظام<sup>69</sup>.

ولكن الملاحظ أن الناس كثيرًا ما يخالفون هذا المبدأ. مما جعل بعض الباحثين يرى أن سداً التعاون معياري ومثالي، لأن الناس كثيرًا ما ينتهكون هذه المبادئ.

<sup>1 -</sup> ينظر : أفاق جديدة في أيحث اللغوى للعاصر ص 32 - 33. 2- ينظر : السابق من 33 - 1

<sup>3 -</sup> ينظر: التداولية عند العلماء العرب, ص33.

<sup>4 -</sup> ينظر: مدخل إلى اللَّسانيات. ص 99.

<sup>5 -</sup> بنظس: عبسةي النداولينة. ص 18-17. وقوانس الخطساب، حِكَسم الخلاشة، وفرصينات الخادشة. اسقنال). جناك موشسال ترجمنة محجب النسبياني، صحب الفاسوس الوسسوعي للتداولينة، ص 214 - 215

٥ يعظر ، فوادي الانظام، حكم الدادلة, وفرسيات الدادلة من 815.

#### 21/1/2

يفصد بالإحالة العلاقة القائمة بين العبارة اللغويّة والشخص أو النبي، الذي تحيل عليه في الوقع. وهو مفهوم يتعلق بأبعاد العبارة اللغويّة الثلاثة " : (الدّال) : الذي هو بحموعة الأصوات المكوّنة للعبارة، و(المدلول) : وهو الفهوم المحرد الذي ينتظم طبقة الأشحاس أو الأشباء التي تحيل عليها لعبارة اللغويّة، والمدلول عليه (أو المرجع) : وهو ما تحيل عليه العبارة في العالم الخارجي (الواقع) فالإحالة في التداولية ترتبط بالواقع الخارجي المحال عليه، قبيدا (الواقع الفقال) يقع صلب التداولية وينظر إليها (أي التداولية) بوصفها تحليلًا للوقائع الملاحظة، وينظر إلى هذه الوفائع في علاقاتها بسياقات وجودها الواقعة "أ. ومعنى ذلك أن الإحالة في التداولية ليست بحرد إحالة أمماء إلى مسميات بل إحالة المفلوط إلى واقع حارسي، سميًا إلى تحقيق الإنجاز المطلوب من حلال هذه الإحالة.

#### ز/ الاقتضاء

وهو مفهوم ارتبط مفهوم الإحالة في فلسفة اللَّغة العاديّة. وأول من نبّه إلى هذا الرابط بين الطّهوميّن هو الفيلسوف (فريجه). فإذا كانت العبارة اللغويّة نحيل إلى شيء ما، فهذا يقتضي الطفرورة وحود شخص أو شيء ما تحيل إليه في الواقع<sup>44</sup>.

واخلاصة أن التداولية نشل نقلة مهمة في ناريخ البحث عن طرائق الحصول على المعنى في المطابات، لأنه إذا كان علم النحو والتراكيب يُخضِع المهنى للبنى النحوية والصرفية، وعلم الدلالة المصع المعنى للنظام المعجمي، فإن التداولية تأحد في الاعتبار الإحالات السابقة بالإضافة إلى التاحها على البعد المرحمي والثقافي والاحتماعي وكافة السيافات الأعرى، كونما تنظر إلى اللغة بالمسارما بحالاً رحبًا للإنجاز والممارسة والفعل، وتركز على علاقة المعنى بالعمل المنجز في الواقع المعلى، فالتداولية تسعى إلى فهم الكيفية التي يفهمونه المحاس معين، متحاوزة دراسة اللغة في معناها الحرق أو الدلالي إلى دراستها في حيز المارة المعنى اللغوى في إطاره

<sup>-</sup> تنك ون العلامة اللغوية عند من أحول إلى من منصريين مناك مسين يستندمي كان شايضًا الأسر مينا : النهوم وأسيعت العنبول، والمسورة السيمعية وأسيماها (السكل)، والعلامية اللغوية عنسده لا توقيد بين النسيء) و السيما، وإنها يبين دال-عملول بنا يعنس أن صناك منصيرًا أطر ينضياه إلى العلامية اللغوية هو (الشيريا - وهو منا بسماه للسيانيون فيمنا هم مرجعنا - وبدليك تصبيح مكونيات العلامية اللغوية للأنبة : المال والدلول والشيرة. أينظير : نظرية للعسي بن 15 - 487 • بعدار اللسائيات الوطيفية مدخل نظري أحمد النوكل، دار الكتاب الاديمة بيروت - لينان الطبعة الثانية، 20 00 ص180 .

بعض : التداولية من أوستين إلى عوفمان ص 99.

١٤٠ پېندر السابق ص 20.

الاجتماعي، وقدم بكل المظاهر غير الوضعية لاستعمال اللغة، وما يشج عن ذلك من أنار تتجاوز عملية الفهم والتأويل، إلى ما يترتب على إدواك العنى من سلوكيات ومفاهيم وعلاقات، ولذا اهتمت التناولية بعدد من القضايا التي تخدم هذا الغرض، ومن ذلك اهتمامها بقضية الأعمال اللغوية، والقي صدية، والاستلزامات، والإحالة، والاقتضاء.

## سادسًا : علاقة النداوليّة بالبلاغة

تحتم البلاغة بفئ الإقتاع، وبفئ القول بصفة عامة، حيث تدرس كل ما يرتبط باستعمال اللّفة وتمارسنها أثناء عمليّة النواصل، بقصد التبليغ، وتعديل موقف المتلقي، وهو ما يجعلها وليفة الصلة بالنداوليّة التي نشترك معها في هذا الاهتمام<sup>11</sup>.

فالحائب العملي أو التداولي هو المحال الأوسع لممارسة الفعل الفطاق أو البلاغي، سيت ينتج التفاعل المستمر بين الأهراد والمؤسسات أشكالا غير متناهية من الصبع والأقوال التي تتحدد قيمتها بحسب حانبها العملي النداولي المنعلل في الدينامية الاحتماعية، وقد كشف البحث في المحال التداولي مناهج وطرائق حديدة للإقفاع تطلق من فكرة القيمة العملية والتداولية للأفكار والأطروحات المحددة وسيسها، إذ إنما بمارسة الاحتمال بين المتكلم والسامع بحيث بحلاد إشكالية علاقتهما، مستحدمتي وسائل عددة للتأثير على بعضهما، ولذلك فإن البلاغة والتداولية البراجمائية تنفقان في اعتمادهما على اللغة كأداة المارسة الفعل على الملتى، على أساس أن النص المقوي إنما هو نص في موقف، بما يرتبط - لا بالتعديلات التي يفرضها أشخاص المرسل والمتلقي وموقعهما على معناه فحسب - وإنما والنظر إل بالتعديلات التي تحدث في سلوكهما أبضاراك، فالبلاغة والتداولية تشتركان في الاحتمام والأمر الماسل والمتلقي، يقول المين : وإن توجه البلاغة نحو الأثر التداولي، يظهر في تميزها، منذ القدم، بين المرسل والمتاقي، واحد منها فكري، واثنان عاطفيان، أحدهما معتدل، والثاني عنه الناقي تعيضا، والناقي عيضا، والناقي أن المعدل، والثاني عاطفيان، أحدهما معتدل، والثاني عيض (انفعال أو تهييدي)، الله.

in the same

<sup>1 -</sup> يتنظر : القسُّليات العامد اقاهاتها وتتباياها الرامية. تعين يوفُّون عالم الكنت الحديث إربد النقيعة الأولى 2000 شُ 100

ينظر عندما شواصل تغير س 21
 بالغة الأنطاب وملم النس س 99

الدائمة والأساويية نحو بونج صبحياتي للتعليل النس. ص 25.

وكما ترتبط البلاغة بالمقام وتوليه عناية خاصة، يشكّل المقام أحد أهم عناصر النواصل في - اوأيّة، يقول يليت : وتقوم النظرية النداوليّة للنصل على مفهوم مفام الخطاب، وقد كانت البلاغة اللاسيكيّة تحتار كنفطة الطلاقة لها مقام الخطاب القضائي، حيث كان اتحامي يقف في الموقف المختسص لمه ليتهم، أو يردّ الاتحام، وهو يسعى إلى كسب رضا القاضي، الا

# سابعًا : علاقة النداوليَّة بالحجاج

يُعدَّ الحجاج أحد أهم أركان التداوليَّة إلى جانب نظريَّة الأفعال الكلاميُّه ، وقد كان البحوث والتداوليَّة دور كبير في نطوير بلاغ، المحاج في الربع الأحير من القرن العشرين، حدما انفنحت تعرية المجاج على المعارف اللَّسانية والبلاغيَّة والاجتماعيّة وغوها، وهي كلها مياحث تصب في الفقل التداوليَّ ، فحمع بلبز عرايز بين المنطق والحجاج، ودمج روبار مارتان مفهوم ممكن الوقوع في نظريّة الدلايّة، واستعان ديكرو بمفهوم المواضع لوصف آليات اللَّغة المحاجة ه.

وقد ارتبطت نظرية الحجاج اللساق بالجوالب التداولية التي أصبحت هيم بما البحوث التداولية المحمد المعالمة بين المتكلم والمحاطب المحاطب الخالم التي تُبرز مظاهر العلاقة بين المتكلم والمحاطب المحال الخال التداولي، على أن هذه المقاربة اللسائية التداولية للحجاج أثارت تساؤلًا عند بعض المحاجئين (ومنهم الباحث حسب أعراب) الذي تساءل إن كانت مقاربة المحاج مهيئة منقاة على المسائيات العامة، أم على التداولية، أم على الأسلوبية أم على اللاعة ؟ ورأى أن التسانيين اعتادها محمد المحاب بتوفر على خاصبات بنائية وبراغمائية تجعله عتلقا في غيره من الخطاب المعطى المحابة وغيرها، وأثنا لو رصادنا الصور الأسلوبية في في غيره من الخطابات السودية، والمحابية، والإحبارة وغيرها، وأثنا لو رصادنا الصور الأسلوبية في في غيره من الحجاجي، أو صوره البنائية الاستدلالية فإننا سنكود مبدئيًّا بصدد رصد أفعال كلاميّة أو محالمة لما مرحمية أو سياق مشترك بين المتكلم والمستمع.

وبرى أنّ الاعتقاد بأنّ دراسة الحجاج في الخطاب اللفظيّ هو شأن التداوليّة له ما يجرره، إذ العمل يخضع الخطاب الحخاجيّ ظاهريًّا وباطبيًّا لقواعد وشروط التلقي، أي أن كل خطاب حجاجيّ تميز فيه مكانفالقصديّة والتأثير والفعاليّا، وبالتالي قيمة أفعال الذوات المتحاطية ومكانتها.
منكذا ينتمي القول أو النّص الحجاجيّ إلى بحال التداوليّات المنشعب، بحيث يجوز القول بوجود

<sup>21</sup> w James 1

و ينظر: التداولية والحجاج مداخل وتصوص ص 15.

أُ يِعَالِمُ الْمِجَاحُ فِي لِبِلَاغَةَ الْعَاصِرَةُ صَ 175

الإسطر التداولية والحجاج مداخل وبصوص دن 16.

تداوليَّه البلاغيّين، وتداولية اللسائيّين، وتداولية المتاطِقة والفلاسقة. الح. وبغضّ النَّظر عن تداخل اختصاصات للقاربة التداوليّة فإن التداوليّة تحاول الإجابة عن أستلة مهمّة مثل :

- من يتكلم ؟ وإلى من يتكلم ؟
- ماذا نقول بالضبط حين نتكلم؟
- ما هو حمدر التشويش والإيضاح ا!
- -كيف تتكلم بشيء ونريد قول شي، اخر ٢

والإجابة على هذه الأسئلة تستدعي استحضار مقاصد التكلّم، وأفعال اللّغة، وبعدها النداوليّ والسياقيّ، وهي بعد اسئلة تنطبق على كل أنواع الخطاب والتكلّم، بما قبها الخطاب الحجاجيّ<sup>10</sup>.

ويندج الحجاج ضمن إطار الثقاول القائم في الخطاب الطبيعيّ، والقائم على الاستدلال المحاجيني لا البرمان الصناعيّ. وعلى هذا الأساس رأى طه عبد الرحمن أن الحجاج بقوم على أساس تداوليّ حدليّ وفهو تداوليّ لأنّ طابعه الفكريّ مقاميّ واحتماعيّ، إذ يأحد بعين الاعتبار مقتضيات الحال من معارف مشتركة، ومطالب إخباريّة، وتوجهات ظرفيّة، ويهدف إلى الاشتراك حاصًا في إنشاء معرفة عمليّة، إنشاء مُوجّها بقدر الحاجة، وهو أيضًا حدليّ لأن هدفه إفناعيّ قائم على الترام صور استدلاليّة أوسع وأغنى من البنات البرهائيّة الضيقة، هما.

وعند الحديث عن علاقة الحجاج بالتداوليّة تنبادر إلى الأدهان النداوليّة المدبحة التي نشكل عماد نظرية الحجاج عند ديكرو. إذ إنّ الدراسات اللسائيّة التداوليّة عالجت الحجاج وكظاهرة لسائيّة نصية لا يمكن نفسيرها دون إبراز مراتب المتكلمون، وأدوارهم في أفعال الكلام. وبالإضافة إلى ذلك هناك الوقوف على العناصر والروابط الحجاجيّة باعتبارها أدوات لسائيّة، ثم تشريح سلالم الحجاج داعل النطوقات والأقوال. إنّ التحليل اللسائيّ للحجاج ومساراته قد اتحد من النصوص وكهفيّة إنتاجها موضوعه الرئيس. ويسعى هذا التحليل إلى صوغ قواعد ومعايير قراءة النص المحاجي لسائيًا بمساعدة علوم أحرى، في وقبل المستويات النّصيّة المتعددة هو ما أسماه ديكرو والتداوليّة المي مظاهر تداوليّة المعنى الله والتي المتحددة المعنى الله والتي المحاجية المعنى الله المحاجية المعنى الله المحاجية المعنى الله المحاجية المعنى الله المحاجية المحلية المعنى الله المحاجية المحاجية المحلية المحلية المحاجية والتي المحاجية الم

<sup>1 -</sup> يتطرز القجاح والاستثلال المحاجي انتقال ضمن كتاب: اللجاح مُفهومة ومجالاته ح 3 من 34 - 36

<sup>2 -</sup> في أضول البوار وقديد علم الكلام ص 65.

<sup>3 -</sup> الحياج والاستدلال الحياس (مقال). ضمن كتاب: الحياج مفهومه ومجالاته. ج 3. ص 38

القيمة الأحاجثة في النص الإشهاري (مقال). ضمن كتاب: الأحاج مفهومه ومجالاته. جه. ص 300.

أساسا بالمستويين اللّقوي والبلاغي، ونشكّل كل من نظرية التلفظ، ونظرية الحجاج حزةًا منها !!! .
أما بالنسبة إلى نظرية التلفظ كما طؤوها أنسكومير، وديكرو فتنطلق من مسلّمة مضادها أن :
. كلّ معنى لمقوظ معيّن، إنما هو بلاغ وإنسارة إلى تلفظ معين، أن وأنّه ولا وحود لمعنى الملفوظ إلا 
بالعودة إلى تلفظه، أي أنّ والمعاني التي تُقهم من الملفوطات والأقوال إنما نعود أساسًا لعمليّة 
التلفظ نفسها، وليس لعمليّة القوّة الإنجازيّة، أن نحصائص النّشاط لتلفظيّ تتكوّن من النّشاط 
المحاجيّ الذي يمكن ترجمته بفعل إنجازيّ، وبالتالي نجستد نظريّة الحجاج نظريّة عامّة هي نظرية 
النافظ ...

ولما كانت النداولية المديمة هي نتيجة نعالق بين نظريثي الحجاج والتلفظ في جانب من عواليها، نصور ديكرو أن الخطاب الحجاجي وراءه ذات متكلمة، أي له مصدر أو مصادر، والمتكلم المنطاب هو الممدر المسؤول عن الخطاب، وعن حجاجه بصفة عاتمة. لكن ديكرو متر بين التكلم والتنقظ، فاعتبر التلقظ هو المسؤول عن منطوق (قول) أو أكثر، وهو العثوت المتحدّث باسم المتكلم للتعبير عن رأي، أو موقف ضمن الخطاب الحجاجي. وهو ما دعاه إلى ابتكار مفهوم المتلقظ متعدد الأصوات لحل مشكلة تحليل بعض الأقوال التي لا يُعرف لمن ينسب الكلام إليها في المتلام البها

ولان ديكرو يرى أن الاستدلال العقلي لا يشكل خطابًا، وبتصل بالعلاقات بين القضايا للتي تحكم عليها بالصدق أو الكذب. ويفرق بين الاستدلال العقلي المنسى عنده إلى نظام والمنطق، والخطاب المنتمي لما أسماء نظام الخطاب، فإنه توصل إلى أن الخطاب اللفظي يتوفر على ماسية حجاجية تصلى في العلاقات بين المنطوقات والأفوال التي تكوّن الأفوال وتوقعها في المنتمع توجيها معينًا، ومن هنا تولّدت نظريته الحجاجيّة التي أطلق عليها اسم (الحجاج فاصل المؤفقة).

ا ، بنظر : السابق الصفحة نقلكها

<sup>1302 -</sup> السابق ضمن كتاب: الحجاج مفهومه بمجالاته، ج 4، ص 302.

إلى السابق ضمن كتاب: القجاح مفهومة ومجالاته. ع 4. ص 303.

<sup>4 -</sup> السابق ضمن كتاب: الجاح مفهومه بمجالاتم ع 4 ص 302.

<sup>🕻 🕻 ،</sup> ينظر: السابق الصفحة نفسها.

إلى ينشر القباح والاستدكل المجامي المثال شمن الحجاج مفهومه ومجالاتم ع3 ص 35 - 93.

٢ - ينظر : السابق صبن المجاح مقهومه بمجالاته. ج3 ص 39.

ويتمظهر البعد التداولي في الخطاب الحجاجي عمومًا على صعيد عدد من المستويات منها : آ/ مستوى **أفعال الكلام** 

مكّن التوسع الذي عرفته نظريّة أفعال الكلام من إدراج الحجاج ضمنها، بعد أن كانت النظريّة للدى غرابس وأوستين وسيول تشتغل على الأفعال اللغويّة البسيطة، وليس المركبة"ا، وكان هـفا التوسع على يد فان إغيرن، وخروتندورست اللّذين وشما النظرية لتشسل الأممال اللغويّة المركبة فضلًا عن البسيطة. والحجاج عندهما وعبارة عن فعل تكلميّ لعويّ مركّب، ومعنى ذلك أن الحجّة فعل تكلميّ لغويّ مركّب، وبعني ذلك أن الحجّة فعل تكلميّ لغويّ المِنال دعوى معينة، هي.

ولم يكن هذا التطوير الوحيد الذي عرف النظريّة، فنظريّة الحجاج في اللّفة البطت أساسًا من داخل نظريّة أفعال الكلام، حيث قام ديكرو بتطوير أفكار أوستين وآراته، وافترح إضافة فعليّن لغويتين هما : فعل الاقتضاء، وفعل الحجاج<sup>60</sup>، حيث يتمثّل الحجاج حسب ديكرو ، في إنحاز تسلسلات استنتاحية داخل الخطاب، أو بعبارة أخرى يتمثّل في إنجاز متواليات من الأقوال، بعضها بمثابة الحجج اللغوية، وبعضها الآخر هو بمثابة التالج الذي تُستتج منها، 61.

والخطاب بحسب مفهوم التفاوليّات التحليليّة - كما في نظرية أفعال الكلام - عبارة عن أفعال كلاميّة تتحاوز الأفوال والملفوظات إلى الفعل الإنجازيّ، والتأثير الذي يتركه ذلك الإنجاز.

ولا يعنى دلك أن كل الأفعال الكلامية أفعال حجاجية، فقد تتبع فان إغربن وغروتندورست دور كل صنف من الأقعال اللغوية التي صنفها سيرل، ووجدا أن بعضها ذو دور حجاجي، والبعض الأحر لبس له ذلك الدور. فالأفعال الالتواتية تُستعمل عند قبول وجهة النظر، أو الزغبة في الحجاج من عدمه، وفي تدعيم موقف النحاطي، والتميير عن الوافقة أو المناصرة. أما الأفعال التوجيهية فليست كلها مناسبة للحجاج – بحسب الباحثين – فمنها ما لا ينضفن حجاجًا مثل الأوامر وأفعال التحريم، ومنها ما يستحيب لطبعة الحجاج والنقاش مثل التحريم، ومنها ما يستحيب لطبعة الحجاج والنقاش مثل التحدي للدفاع عن وجهة النظر، أو طلب الحجاج<sup>68</sup>.

<sup>1 -</sup> ينظم : عندمنا نتواصيل نقيدي أم 104 والتواصيل والحجياح. فلته عبد الرحود أن الملكية المعربية. جامعية ايس زهير كاية الأداب والعليم الإنسانية. أكاديد ساسية السروس الافتتاجية. السرس العاشي 1983 1984 مطيعية العبارة، الإسروس الرساطة من 12

<sup>2-</sup> اللسان والبراز. ص 262.

<sup>3 -</sup> ينظر: اللُّفة والحجاج ص 20

<sup>4 -</sup> السابق ص 21

<sup>5 -</sup> بنظر: ألبات الحجاج وأدواته المقال لشمن كثاب: الحجاج مفهومه ومجالاته. ح أ. ص 84.

ومن الأقمال اللغوّية - على سبيل المثال - التي تستحبب لطبيعة الحجاج بامتساز (الاستفهام)، فالحجاج وفاء يكون من خلال استعمال الأسئلة التي تنتمي إلى الاستقهام التقريريّ، حسب ما يقتضيه الاستلزام الحواريّ، فالأستلة أشدّ إنناعًا للمخاطّب، وأقوى حجة عليه، وذلك عندما بكون قصد للخاطب غير مباشر، ١٠٠٠.

وبصفه عامة فإنَّ كَتَيَّرًا مَن الأنعال الكلاميَّة لها وظيفة حجاجيَّة عندما قدف إلى توجيه للتلقي تحو نتيجة معينة أو صرفه عنها ١٩٠ إذ إنَّ نفاذيَّة الخطاب الحجاجيُّ تنحقَّق بحصول الفعل المنجرُ الذي هو لازم فعل الكلام (الفعل التأثيري).

# ب/ مستوى السياق

إذَّ نحاح خطاب مَا لا يعتمد على كفاية المتكلم اللَّغويَّة فقط، ولكنه بعتمد أكثر على كفايته التداوليَّة التي تندرج تحتها قدرة المتكلم على إنحاز خطاب ملائم للسباق، فلا يكفي مثلًا حشد الخطاب بطائفة من الأفعال الكلائية الحجاجيَّة، ولكن كما يقول فان دايك : «يجب أن تنزل رأي هذه الأفعال) في موقف معيَّن، وأن تصيغ<sup>٣٠</sup> (؟) الشروط التي تنصَّ على أي العبارات تكون تاجحة في أي موفق من المواقف.... واللَّفظ التفنيُّ الذي تستخدمه في مثل هذا الموقف هو مصطلح (السياق)، وكذلك بالمثل فنحي نحتاج إلى لفظ مخصوص حتى تدلُّ على صفة اطَّراد النجاح التداوليّ للعبارة المتلفِّظ بَما ... وفيما يخصّ النَّحاح التداوليّ فإنّ لفظ الماسية يمكن أن يُستعمل ٩٩٠. فنجاح طُلِمُوطُ الحَجاجِيِّ بِرَبْطُ بَمِدِي تِحَاجِهِ فِي السِياقِ الذِي قِيلَ فِيهِ، ويُعِدُّ النَّصُّ أو الخطاب ناجحًا إذا كان مناسبًا للسياق النجب له وفق شروط المناسبة ١٦٠ التي وضعها التداوليُون. ولذا فإنَّه لا يمكن الحديث عن تأويل للأنعال الكلاميَّة، ولا عن ضروب إنجار أفعال الكلام بمعزل عن سباقها الحدد تحديثًا اجتماعيًّا ولغويًّا".

ا بالسنيق ع ١. ص 65

<sup>2-</sup> بعظر : الحجاج والأسندلال الحجاجي ومقال، صمن الحجاج مفهومه ومجالاته, حلا. ص 30.

٥ حكمًا في الأصل، والنسواب انتسوغ أو تُصاغ!

التحص والمسياق استقصاء البحث في اقتطناب الدلاسي التعاولين فيان بإساد ترجمية عيب الفنادر فنينسي أفرنقينا النسرق السار البيضياد د بل 2000 ص 257

٥٠٠ جعل سيرل شروط لللاعمة والتاسية والأحة:
 • شرط الخدوى القحسوي يتحقق بالريك إلى كليكلام معنى قصبوي ويتحقيق شرط الخدوي الكحسوي في الفصل إذا كان بالا فلنرجعت فبوالسنطيل بليزمينه التكليم تمست

<sup>-</sup> المدرط النمهيدي: يتمقّق إذا كان التكلم فادر على إغاز الفعل - نسرط الإضلاس يتحقيق حين يكبور التكليم مخلصاً في أباء الفعيل فيلا يقبول غيبر صا يُعتقبد ولا يزعيم أبيه قيادر علبي فعل مالا يستطيع

الشيرط الأساسي : بتحقَّق حين بحياول التكليم التأثير فين السيامع ليتجيز الفعيل ايتطبر : أضاق جديدة في البحيث اللغــوي المعامسر ص 40. و ص 74 - 175

<sup>\$ -</sup> ينظر : الحجاج في البلاغة العاصرة بن 186.

فالفعل الكلامي لا يتم التفكير فيه بمنظور قصديّ إلا في إطار سياق بحدد فيمته التي لا تتحدد بواسطة الجملة ففط. وإنما تتحدد وفق المعادلة التالية : قول ٤ سياق - وسالة.

ولمعرفة الرسالة يجب معرفة سيافها، ولا يكفي معرفة اللَّغة فقط"، فالأفعال المطلوب إبحازها من المعنيَّين بالخطاب لابدَ أن يتم التعبير عنها بطرق حجاجيَّة، تراعى فيها عصائص المقام، ومن هذه الخصائص وعي المتكلم بأحوال مخاطبه ومقاماتهم الفعائة والمتوقعة ها، مما يتطلّب فراسة حاصة من المتكلم للتنبه للمقامات والأسوال الحاضرة، والتنبيّة بالمتوقع منها.

والسباق الا يضم فقط للعلومات حول المحيط الفيزيقيّ للباشر، أو حول الأنوال السابقة، بل يضم أبضًا التوقعات والترقيات والفرضيّات والعقائد والذكريات والمسابقات الثقافيّة، وافتراضات حول الحالة الذهبيّة للسكلم، كما يمكن توسيع السباق بالرجوع إلى الخلف بإضافة بعض الفرضيّات للستعملة أو للشنفة من عمليات الاستقراء السابقة، فكل سباق يضم سيافًا عامًا وسيافات صغيرة حدّا، أو يضمّ سيافات أكورواً، فالسياق إذن واضع حدّا، زمانيًّا ومكانيًا، وماديًّا ومعنوبًا، مما يضح الفول معه بأنه لا يوجد سباق واحد فقط، وإنما سيافات متعددة ملازمة لكل ملفوظ.

وليس هذا فحسب، ولكن السياق أيضًا متميّز بالديناميكيّة والتغيّر - كما يقرر فان دايك -وقليس السياق مجرد حالة لفظ، وإنما هو على الأقلّ متوالية من أحوال اللفظ، وفضلًا عن ذلك، لا تظلّ للواقف متماثلة في الزمان وإنما تتغيّر، وعلى ذلك فكل سياق هو عبارة عن اتحاه مجرى الأحداث، هما يعنى وحوب الأنباه لعناصره للتغيّرة، ودراستها بوعي لإنتاج عطاب حجاجيّ فقال.

والسباق كذلك لا يُنظر إليه من زاوية المتكلم فقط، بل ومن زاوية المتلقى، ومن زاوية الخطاب اللّغويّ نفسه. كما إنَّ معرفة السياقات المتعددة التي يسمّ فيها التلفظ ليست مهمّة فقط للمنكلُم لمتمكن من إنتاج خطاب مؤلِّر، بل مهمّة أيضًا المنلقي ليتمكن من تملّك آليات التأويل والتفسير التي غالبًا ما تكون متعددة ومتداخلة.

وتغيّر السياقات هو ما يؤدّي إلى احتلاف وقع الملفوظ وتأثيره، وكذلك احتلاف معناه مر سياق إلى آعر، فالملفوظات تكسب قيمتها من سياق التلفظائة. فالمبني كفيمة للملفوظ لا تتحكم مكل

<sup>1 -</sup> ينظر : عندما نتواصل تغير. ص 101.

<sup>2-</sup> ينظر : مفهوم اقجاع عند بيرلان شقال: صبن كتاب انجاح مفهومه ومجالاتم ج 2إس 185

<sup>3 -</sup> غندما ننواصل بغير ص 59

<sup>4 -</sup> البنس والسياق ص 258.

<sup>5</sup> منظر استرابيجيات المتقايد ص 23

 اللَّفة بقدر ما يتحكم فيه مستعملوها، وعلى هذا الأساس •... شخر اللُّغويُّ في إطار التواصل، وليس يمعزل عنه، لأن اللُّغه لا تؤدن وضاعها إلا هـ. عد. ومائف عردة, وبما أن الكلام يحدث في سباقات اجتماعيَّة، فمن المهمَّ معرفة تأثير هذه السباقات وني نظام الخطاب المنخزو".

وقد اهتمت النظريات الحجاجيّة بالمقام<sup>ودا</sup>، إذ هو عند بيرلمان البارة التي تلتقي فيها جميع إِ الساصر الحجاجيَّة، من مقدُّوات برهائيَّة، وحقالق علميَّة، وقرائن بلاغيَّة وقيم، وذلك بوصفها أ است احجاجيَّة لابدَّ من طرحها يصيغ مختلفة في المقام. وعلى المتكلم أن يواعي عناصر المقام عند إ بناء مقدماته لبناء جسور النواصل الأولى سع مخاطبيه، ومن ذلك اعتبار المقدمات المسلّم بما عند للعبُّان والتي لا يشكُّون في ليونينها المرحعيَّة ٩٠٠.

وهو عند ديكرو عساء منطق اللغة، فالأقوال والحمل تتوالي بناءً على مقصديَّة القول ومفامد، ومعاني الأقوال ودوهتها الحجاجيَّة تختلف بناء على انعتلاف التامات، فديكرو بلخ على المقام في نظريته الحجاجيَّة باعتباره عنصرًا مهمَّا في تحديد المعنى أُنَّا

والذبر الذي يلعبه المقام في تشكيل عناصر الحجاج وموقعه ومحتوياته بععل المدرسة البلجيكيّة والمنابة عامية، فالمقام هو الذي يمنح الكلمة الملقاة والمكتوبة دورها ومكانتها بغض النظر عمّا ﴿ مُحملُه مَنْ شَجَّةَ دَلَالِيَّةً أَوْ مَعْتَوِيَّةً فَتِلْيِّةً، وَلَذَا فَعْلَى اللِّبَدَّعِينَ مراعاة شروط المقام والاعتمام بما ومساكان هذا المقام مألوفًا لديهم، لأن ادّعاء الألفة مع المقام من شأنه أن يصوفهم عمّا يكون في الطفامات من أهمِّة بالغة، وقيم حجاجيَّة الله.

فالسياق مؤطِّر تداولي لأي خطاب حجاجي، وحسن توظيفه، واحترام حدوده من شأمَّما أن منسمنا تماح الخطاب الحجاجي، وسلامة المخطط الإقناعي.

و السابق السعمة نفسها

 <sup>•</sup> منتال مس يعبذ البسجاق ولفشام شبجاً وليأنا ولا يشرق بينهما ومناك مس بران أن النبام ضو الإنشار العبام للشول البدي
 • منتال مس يعبذ البسجاق ولفشام شبجاً وأنشر وثلاث بعضهما بيعبض وكل منافي إسما أحدهما عس الأخبر عبال المنافية والمنافية والمناف موي الباخلية وشهروم ضوسق للعليهاق لا يتمانيس منع الفهروم الدونت لند وصا عيمل إليت الباجثية اعتبالر السياق والضلر واحدًا: واحدًا: وعجاج والمقبات واضاة العلوبال ماشية ص 90

<sup>·</sup> ينظر ، مفهوم اشجاع عند بيرلان امثال؛ شمن كتاب الحجاج بفهومه ومحالاته. ج2. ص 209 - 210

http://www.alskahnet/ibrary/7 2526 14.24 14.25 14.25 14.25 14.25 14.25 14.25

<sup>📢 +</sup> يستقر . مشهوم النجاع عند بيراان امقال؛ سنمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاته. ج 2 ص 212

# ح/ المستوى الحواري أو التحاوري

وهو من للسنويات التي يتحلّى فيها البعد التداوليّ للحطاب الحجاجيّ، سواء أكانت دوا.. هذا التحاور مضمرة أم متعددة الأصوات!!. حيث وتُعدّ الحوارية مكومًا لكلّ كلام، وتُعرف كتورج لكل خطاب إلى خطتن توحدان في علاقة حاليّة، وتقدّم البدأ الحواريّ من خلال الحدود التالية كلّ تظفظ يوضع في مجتمع معين لابدّ أن يتمج بطريقة ثنائية، لتوزع بين المتلفظين الذين يتمرسات على ثنائية الإصانة، وثانية العرض على حدّ تعيير فرانسيس حاك، عبد

ورغم أن الحوار ظاهرة تخاطبية صعيمة في كل حطاب، إلا أنه يُعدُ أساس الحجاج من منظور بعض الاتجاهات التداوليّة (هو ما دعا أحد الباحثين إلى القول بأن الاستعبال التداوليّ للنة مع استعمال حواريّ من حيث المبدل، لأنه يؤسس اتصالًا ظاهريًا مع الأحر في سياق ومقام تواصليني عدديّن. لذا فخاصيّة الاستعمال التداوليّ الحواريّ هي الخاصيّة التداوليّة الأولى للحجاج والتفاعل التراصليّ المتعلق بالمتحاورين (4).

واهتمام التفاوليّة بالاستعمال اللغويّ يعني استحضارها للتفاعل الإنسانيّ من حلال هذا الاستعمال ولكي يصبر الاستعمال الثفاولّي استعمالًا حجاجبًا واستدلاليًّا من حيث اضطلاعه بالدورة الحوارية كما يقتضيها التفاعل التواصليّ بين أطراف الحوار واقد

ويتم هذا الحوار ضمن شروط مبدا التعاون المنشق من نظرية المحادثة عند غوايس - التي نم ذكرها سلفا - ، وإن كان الباحث حبيب أعراب يرى أن السمة الحوارثة في الحجاج التداولي يصعب جدًا حصر اتحاهات المنافشة فيها أو تحديدها، حتى لو وُضعت لذلك مبادئ وقواعد كسادئ التعاون عند غرايس؟؟.

ويرى الدكتور محمد سالم الطُّلِية أن مبادئ التعاون وإن كانت مهمّة إلا أنما غير شاملة، لأن النشاط الحواريّ التداوليّ (والحجاجيّ) نشاط عقليّ لا يُمكن فصله عن مضامينه وسياقاته الاجتماعيّة، والنفسيّة، والإنسانيّة بصفة عامة، نما يجعله نشاطًا غير محدود، منفتحًا على الاحتمال! أل

ا المنظر الخجاج والاستدلال الحجاجي امقال طبق كناب الحجاج مفهومه ومجالاته ح 3. ص 36 ... الماح مفهومه ومجالاته ح 3. ص 36 ... الماح المنابقة التداولية الربينكير ص 11 ... الماح الماح

<sup>3 -</sup> يتطر: الحجاج والاستدلال الحجاجي إمقال! صمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاتم ع 3، ص37

<sup>&</sup>quot; 4 - ينظـر: اقسوار وحسائسون التفاعس التواميليني دراسسة تطبيقيسة قسي القسسانيات التفاولينية. محمسه تطبـغب أقريفيسا - التسـرق لقسـرب 2010 ص 38 - 34:

<sup>5 ،</sup> السابق س 30

<sup>£</sup> يتعار : الحماح والاستدلال الحمامي امقال) جنمن كتاب النجاح مفهومه ومجالاتم ع 3 من30

<sup>7 -</sup> يشظر: الخداج في البلاغة العاصرة حاشية ص 177

. . . تعلت أهمية المستوى الحوارئ التداول في الحجاج في نظريات الحجاج كما عند بولمان، الذي . . . من فكرة أن الحجاج في النهاية ليس سوى دراسة لضيعة العقول، ثم اختمار أحسن السبل لا مد من فكرة أن الحجاج في النهاية ليس سوى دراسة لطيح المقدّم، وإلا كان المحاج بلا غاية في تأثير . وهذا الحوار قد يكون صريحا عند الخاد موقف علية معينة، وقد يكون صمنيًا عندما للهذا من نفسه محاججًا و محاورًا خاصًا يتناول معه هموم المحاطبين، وهو ما يسميه بيرلمان الدي المتحدّ المنهجة الدي المحاطبين، وهو ما يسميه بيرلمان الدي المتحدّل الذي يجرّده المتكلم من نفسه ومن المقام لبناء خطّة حجاجيّة ممنهجة المناهدة المتحدد ال

أو بكن برلمان وحده الذي اهتم بالحوار كفعائية تداولية في نظريته الحجاجيّة، فعاير عرف والمهم بأنها ذلك الحوار حول السافة بين الدوات، فجعل الحوار التداوليّ الحجاجيّ وسيلة أدرب بين أطراف الخطاب، وطيّ المسافات بنهم.

والمحال الكلامة والمحاصر ذاتها (المتكلم، والمتلوب وتشترك معها في كثير من المفاهيم، والاهتمامات، والمراحة علما تمنيه المناصر ذاتها (المتكلم، والمنطب، والمقاب، والمقام) بقصد التأثير والإفادة، وهي المدرس المهمة في عملية الاتصال والتواصل بشكل عام، كما قشم كلناهما بالإنجاز والأداء الكلامي والمدري، فسألا عن اهتمامهما المشترك بقصدية المتكلم، و التعبير عن دفا القصد عبر والمسابات متنوعة مناصبة للمقام ولوصع المحاطب الثقافي، والاهتماعي، واللكتري، والنفسي والحراف والمنافي والنفسي والمنافري، والنفسي والمنافري، والنافسي والنافري، والنافسي والنافري، والنافسي والنافي والنافسي والنافسي والنافسي والنافسي والنافسية والمنافسية والمنافسة والمنافسية والمنافسة وال

ي كميكيكيون أن المستوى الحواري أو التحاوريكيكي أهم مستويات الحجاج في التداوليكيكا بالتفاعل في المائم على الحوار بين المتكلم والمتلقى من شأنه تحقيق تواصل فقال بين الطرفين، وتحقيق مقاصد الشكلم، وإقداع المتلقى والتأثير فيه بما يضمن نحاح الخطاب الحجاجي، وهو مقصد النجاولية.

ا - ببدار : مفهوم الحجاج عند بيولان إمقال) شمن كثاب الحجاج مفهومه ومجالاته. ج 2. من 189 - 190.

<sup>€</sup> مطر: السابق ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومحالاته. ح2 ص 199

# تامنا : التداولية عند العرب

لم يقتصر البحث النداوليّ في التوات العربيّ على الدرس البلاغيّ، بل امتد الاعتمام به إلى علم التحو، والمقد، والخطابة وأصول الفقه، والتفسير، وغيرها من المحالات. وهو ما حمل أحد الباحثين يخلص إلى أن الإنتاج اللغويّ العربيّ القديم يؤول في مجموعه (نحوه وبلاغته وأصوله وتفسيره) إلى المبادئ الوظيفيّة".

وقد درس العرب القدامي عددًا من المسائل التي يمكن إدراجها ضمن التداولية اللسائية؛ والتي يمكن أن تمثّل مبادئ للنفكير اللغوي الدداولي عند العرب، مثل دراسة غرض المتكلم، وإفادة السامع، ومراعاة العلاقة بين أطراف الخطاب، ومطابقة الكلام لمقتضى الحال الظاهر أو عدم مطابقت، والخبر والإنشاء، وغيرها، وهو ما دعا أحد الباحدين إلى القول بأن «أشحاة والفلاسفة المسلمين، والبلاغين والمفكرين، مارسوا المنهج النداولي قبل أن يذبع صبته يصف فلسفة وعلما، رؤية والحالمة أمريكيًا وأوروبيًا، فقد وظف المنتهج التداولي توعى في تحليل الظواهر والعلاقات المنتهجة التداولي بوعى في تحليل الظواهر والعلاقات المنتوعة، هو

وسيتبرض البحث سريعًا لمظهرين يُعدُّان من أركان التداوليَّة، ويعرض تحليهما في التراث اللَّغويُّ العرقي، هما ; أفعال الكلام، ومقتضى الحال.

## أ/ أفعال الكلام

يرى الذكتور مسعود صحراوي أن والقعة العربية... تشتمل على طائفة من الصيغ والأدوات الذي يستعملها المتكلم المدلالة على الفؤة الإنجازية التي يريد تضمينها كلامه، كالتفوير، والاستفهام، والتمني، والإخبار، والنفي، والإثبات، والطلب، والترجي... إلخ، فكان على طوائف العلماء العرب ولاسبما البلاغيين الدارسين لعلم المعاني أن يتعرضوا المقوى المتحشدة في الفول، بغرض تحديد ما يفتضيه حال معين نزولا عند قاعدة مطابقة الكلام المفتضى الحال، أنه ويواصل في هذا النبان قائلاً: ووقد تُحثت ظاهرة الأنعال الكلامية في تراثنا العربي ضمن نظرية الخبر والإنشاء، واشتغل ببحثها عدد كبير من العلماء، أن على العلماء الذين طبقوها في مصنفاقه، وأسسوا لها، وعشقوا المحت فيها. فمن اللغويين: سيبويه (ت: 180 هـ)، وعبد القاهر الجرحان (ت: 471 هـ)، وأبو يعقوب فيها. فمن التعديد النافق (ت: 739 هـ)، وألم الدين التفتازان (ت: 739 هـ)، وتلميد الدين التفتازان (ت

أ - ينظر: اللسانيات الوظيفية. ص 19.

<sup>.</sup> 2- اللَّفِية ولالانها تقريب تداولين للمصطلح البلاغين امضال) محسد مسوورتي مجلب عاليم الفكس الحلس الوطني للتفاقية والفشون والاداب الكويت مجلب (8) عسد (3) ينايس السارس 2000 ص 30

<sup>3 -</sup> التداولية عند العلماء العرب ص 6

<sup>4-</sup> السابق التسلخة تفسهة

١٠ : 792 هـ)، وغيرهم. ومن الفقها، والأصوليين : اين رشد القرطيني (ت : 595 هـ)، وفنحر الدين - اوي (ت : 585 هـ)، وفاحر الدين البيضاوي (ت : 685 هـ) وغيرهم. ومن الفلاسفة : أبو تصر - عاراني (ت : 338 هـ) وأبو علمي بن سينا (ت : 415 هـ)، وأبو علمي بن سينا (ت : 428 هـ)، وغيرهماً.

وليس الدكتور صحرواى وحده الذى الله التظر إلى العلاقة بهن ثنائية الحير والإنشاء في البلاغة المربقة وعلى المداعة وحاولوا المربقة وعلى المحافظة المربقة وعلى المحافظة وحاولوا المحافظة ال

أ - أنحا لا تحتمل الصدق أو الكذب.

. ب - أن معلولها بنحقق بمجرد النطق بما.

. ويصل الشبه بين الثنائية القدمة والتنائية الحديثة إلى أن اللغولين العرب اقترحوا تقليص الحمل العوتة برة الحمل الحيرية والحمل الإنشائية إلى جمل سريّة أو جمل إنشائيّة كما فعل أوستين السمائي

ولا يخرج الطلحيّ عن هذا الرأي، إد يقول : وإن فحوى القول في نظرت الأفعال الكلاميّة المحرر في الخير والإنشاء وعلاقتهما بالمارج، على غو يشبه إلى حدما فضايا الخير والإنشاء في المحرد في الخيرة، ومطابقة الخير للحارج فيكون صدقًا، أو عنافته له فيكون كلبًا، أو عدم علاقته الحارج ابتداءً وهو الإنشاء، أق. فالبلاغيّون واللغويّون العرب ميّزوا بين الخير والإنشاء بحسب المحارج المحارج موافقة أو مخالفة، أو عدم وجود علاقة، وهو ما فعله أوستين حين منز بين المحال التغريريّة، والأفعال الإنجازيّة (الأدائية) بناءً على درجة تحققها في الخارج، وموقع المحكم، ولم يكنفُ اللغويون العرب بتقسيم الكلام إلى خير وإنشاء، بل توسعوا في الكلام عن المعاني المراض المؤمِّية لتي يخرج البها كل منهما بناءً على عناصر العمليّة التحاطيّة الأخرى، ومواعين

إسلم السابق س 6 - 7

الفسانيات الوظيفية، حاشية ص 42.

<sup>232</sup> السباق ودة الله الطلحي. جامعة أم الفرى " معهد البحود العلمية، مكة الكرمة. 1424 هـ. ص 232

المقامات المعتلفة التي ترد فيها هذه المعاني. وميّزوا كذلك بين الحمل من حيث شدّمًا وضعفها وما ينتج عنها من معانٍ عنلفة، وهو ما يقابل مفهوم القوّة الإنجازيّة في عرف الداوليّين المعاصرين. وفصّلوا كذلك في مواضع النداخل بين الخبر والإنشاء، ووقوع الخبر موقع الإنشاء وعكسه، وأغراض ذلك.

ومن البلاغيين من تحاوز ثنائية الخير والإنشاء إلى ثنائية أعرى، مثل السكاكيّ الذي قشم الكلام إلى : حير وطلب، والخير هو ما يحتمل الصدق والكذب بناء على «إسكان تُحقّق دلك الحكم مع كل واحد منهما، من حيث إنّه حكم مخير، ومرجع كون الخير مغيدًا للمحاطب إلى استفادة المحاطب منه ذلك الحكم، ويسمى هذا فائدة الخير... أو استفادته منه أنك تعلم ذلك... ويسمى هذا لازم فائدة الخير»!. وقشم الطلب نوعين فائلًا : ووالطلب إذا تأملت نوعان : توع لا يستدعى في مطلوب إمكان المصول»!

ونظرًا إلى وجود جملة من الملامح التداوليّة في بلاغة السكاكيّ، عدّه بعض الباحثين وأعود حا عربًا مسيرًا يمكن أن تكون أواؤه أساسًا نظريًا للسائيات تداوليّة عربيّة بعامّة، ولنظريّة الأفعال الكلاميّة بمناصة... غيي بشكل حاص بالأفعال الطلبية التي حاوزت معناها المباشر إلى المعي المقاميّ، في سياق الإشارة إلى إمكان محالفة ظاهر اللفظ لمراد المتكلم، فالاستفهام - مثلًا - يتحوّل لوجود جملة من القرائن المقالية والمقامية يحتارها المتكلم لتحقيق قصد معين، كالغرض في قولنا : ألا تحت أن تنزل فتأخذ شيئًا، وانصرافه إلى الإنكار في قولنا : أمثلك بفعل هذا ؟! لمن تراه يفعل فعلاً مشيئًا، ومكفا تعدد وظائف الاستفهام بمسب المقام الذي يُستعمل فيه. ولم بحصر السكاكي ارتباط تعدد لوظيفة التداوليّة للأفعال الطلبيّة في الاستفهام، فقد درس الأمر والنهي والنسني والداء...، "ما إلى غير ذلك من أبواب البلاغة التي تتحلّى فيها الملامح النداوليّة عند السكاكي والداء...، "ما إلى غير ذلك من أبواب البلاغة التي تتحلّى فيها الملامح النداوليّة عند السكاكي

ولم يقتصر الاهتمام بالخير والإنشاء الذي تبدو من علاله علامح تظريّة الأفعال الكلانية أ على البلاغيّين، بل كان الأصوليّون أشدّ عناية بهذا الباب، لعنايتهم بضوابط فهم النصوص الشرعيّة، وطرق استنباط الأحكام منها.

فقى باب الخبر مثلاً نظروا إلى الخبر في بعده السياقي، فنظروا إلى تموّله مثلًا - تحسب السياق - من اللائلة التقريريّة الوصفيّة، التي هي أصلاً لهم من الناحية الوضعيّة، إلى فعل كالإلليّ مضبوط بالسياق. يقول الإمام شهاب الدين القرافي : والشهادة خبر، والرواية خبر، والدعوى خبر، والإنزار

١ - مغناج العلوم من 254

<sup>414</sup> m 3rlm# 2

ملاميح التفكيد الساولي البياسي منت الأسوليين امقيال تعملن يوسرة مجلية إسبلامية المعرفية تحسير عنن العمد الفائس للفكير الإسبلامين بسروت الفيند 55 -17 (http://eiit.org/resos/cesleiiit/eiiit/eiii\_articles.asp/adad-558ceii()

- ، والنتيجة خبر، والمقدمة خبر، والتصديق خبر، فما الفرق بين هذه الحقائق ؟ وبأي شي،
 - ... مع اشتراكها كلها في مطلق الحبرية ؟ ١٩٠٩.

فالقراق بعدد أنواع الشهادة التي هي في ظاهرها إخبار عن واقع، قابلة لأن تُوصف بالصدق او الحدب، فلا يجعلها نوعًا واحدًا، بل بفرق بينها بحسب ورودها، واستعمالها، ووقوعها في مقامات عائفة تقتضى نوعًا منها دون الآخر، عمل يحعلها تزاوح بين الخبرة والإنشائية بحسب مقامات الغبل، وهو - كما يظهر - نقسيم للأفعال محسب غط الأداء، والآثار المترتبة على الخبر، والمتعلقة بعدس عنه. وعدا التقسيم فو أساس تداولي له صلة بما أسماه سيرل (بنصط الإنجاز) الذي يعنى أحد، د أن توافر شروط إنجازية معينة بغير من هوية القعل الكلامي، ويكبفه بطابع حاص على

والفعل الإنشاء اهتم الأصوليّون - على سبيل المثال - بالفعل الإيفاعيّ ، ف : والفعل الإيفاعيّ ، ف : والفعل الإيفاعيّ ، ف : والفعل الإيماميّ بالتصور الأصوليّ، يقرر وجود تقوال تُوقع أفعالاً في الوجود، مثل تقوال البيع، والشراء، والوصية... والتنازع، والدعوى، وسائر أنواع العقود التي بتحوّل القول فيها تمحرد المثلث فعل ملزم وافعه والفعل الإيقاعيّ بوافق الفعل المباشر عند سيرل الذي تطابق قوّد، في حاربة مراد المتكلم، فيكون ما يقوله مطابقًا لما يعتبده!

واعتنوا بفعل الأمر، والأغراض الإنجازية التي يقتضيها، فـ ومن بين المسائل المهشة عناهم
 المحت في صفة الأمر، ودلالاته في المواضعة والاستعمال، وعطف الأوامر وتكرازها، وإمكان
 إضها في الزمان والمكان، وهذا سا يمكس غرضها الإنجازي بالدرجة الأولى،".

وكل ما سلف أمثلة متفرقة لجذور التداوليّة المتمثلة في أفعال الكلام في التراث اللغويّ العربيّ. • ب/ المخطف ومقتضى المحال

يُّ بَرْبُط مِفْهُوم التَدَاوَلَيَّة بالسياق الذي بدلُّ على الموقف التواصليُّ الذي يتم فيه استعمال

الكامروق شبهاب الدين القرافس خفيق عنده المهدد هنداوي للكندة العدن به هيدا - يسرود ما 2000 ج 8 مو 2 - و و كام ع أوج الفرافس الفروق بين الأحيار السابقة بتاء على مقاصات ورودها بقول و أرابا الشبهادة والروابة فقد نقيام الكلام ع أوب العمل بيموسا منها أن اقيم عنده إذا كان اسرا عاقباً لا يعتم بعد في الروابية وإذا كان فيده الرام لمدين لا يتعدل المؤسسة الروابية وإذا كان فيده الرام لمدين لا يتعدل عالمية والموابقة وإذا كان من حيا يتعدل بالمهدر على عبره والإسراء ضم عمن حيا يتعلق بالنبية على مدين حيا يتعلق بالنبية على مدين المؤسسة والمدينة عن دايسال والقديمة على غديدة دايسال والتحديث هو والقدر المشترك بين العسور كلها - القدري (112)

يُعظر التداولية عند العلماء العرب من 137.

و ملامع النفكير النداولي البياني عند الأصوليين (مقال) ينظر الحاق جديدة في البحث اللقوي العامس ص 50

والماح التمكير التداولي البياني عند الأصوليين امقال

اللُّمَة. وهذا المنهوم هو سا تُميزُ عنه في البلاغة العربيَّة القديمة بعبارة (مقتضى الحال)، وتقولة (لكل مقام مقال)\*.

فقد تأسس الدرس البلاغي العرقي على اشتراط موافقة الكلام لمقتضى الحال. واهتم كشراً بكيفيّة إنتاج خطاب مؤلّر براعي اختلاف للقامات. حتى إن بعض التعريفات المشهورة للبلاغة قرنت في التعريف بين البلاغة وبين سراعاة مقتضى الحال، فقبل : ، وأثنا بلاغة الكلام فهي مطابقته لمقتضى الحال مع قصاحته الله ، وغرّف علم للعاني بأنه وعلم يُعرف به أحوال اللّفظ العري الذي إلى عاطابق مقتضى الحال الخال الله عن منظل العرق الله عن منى . . . فلمنى هو الذي يقتضى الذّكر أو الحذف، والإظهار أو الإضمار، والتقلم الوالتام ، والفصل أو الوصل، والحير أو الإنشاء، والقصر أو الإطلاق، وهلم حراً الله .

والبلاغة العربية في عمومها تعتم بإيصال للعنى إلى المخاطب بقصد الإفادة والتأثير في طُلْ مراعاة سياق التحاطب والاهتمام بكل ما ينعلق بأوضاع المتحاطبين والعلاقة القائمة بين المتكلم والمثلقي والمقام، من أحل الوصول إلى النهم والافهام. بقول الدكتور محمد العمري : وفالبلاغيون العرب وإن لم يهنموا كثيرا بالدراسة النفسية والأصلاقية للمرسل والمثلقي، حاولوا أن يُدرِحوا تحت عنوان المقام والحال ملاحظات كثيرة فيما بنبغي للخطب أن بكون عليه، أو يواعبه من أحوال المستمعين، الله عما بدل على اهتمامهم بقضية المقام والحال.

وقد أفاض البلاغيّون العرب في الحديث عن وحوب مراعاة حال المخاطب على وحه الخصوص وأحموه به (مفتضى الحال) وهو (الاعتبار المناسب)، وتطبيق الكلام على مقتضى الحال هو ما سفاه عبد الفاهر الجرحايّ في الدلائل بالنّظم كما فهم الفرّويني أن فالخطيب مطالب علد البلاغيّين بمراعاة المقام والحال، ومن ذلك ما ورد في صحيفة بشر بن المعتمر حيث يقول : إن ومدار الشرف على المعتواب، وإحراز المنفعة مع موافقة الحال، وما يجب لكل مقام من المقال، أن فركز على موافقة حال المحاطب من جهة، وعلى تحصيل المنفعة الرحوة من الخطاب من حهة أحرى ما يعني وحوب تشكيل الخطاب بما يتاسب حال المحاطب، ومقام أطراف التحاطب،



<sup>1 -</sup> ينظر بوكم وقطاب وعلم النص ص 21.

<sup>2 -</sup> الإينماح في علوم البلاغة. س 16.

٥ - السابل بن ده

<sup>4 -</sup> الأسبول : وُزَنْتُ لُسِنْتِهِ لِوَدِيةِ لِلْفَكِرِ الْقَعَيْمِ الْعَرِبِي فَامْ مَسْأَلُ وَارْ لَتُقَافِقُ الْفَارِ الْبِيضَاءِ 981 . ص 344

<sup>5 -</sup> في بلاغة القطاب الإقتاعي ص 21.

<sup>6 -</sup> بنظر الإيضاح س 17

<sup>7 -</sup> البيان والتبين المزء الأول ص 91

ولا بخرج العسكريّ عن إطار هذه الفكرة في قوله : مويبتني أن تعرف أقدار المعابي فنوازن جها ربين أوزان المستمعين وبين أقدار الحالات، فتجعل لكل طبقه مقامًا، ولكلّ حال مقامًا، حتى نفسم أقدار المعاني على أقدار المقامات، وأقدار المستمعين على اقدار الحالات، واعلم أن المنفعة مع موافقة الحال، وما يجب لكل مقام من مقال، الأ.

وبرى الذكتور عبد السلام عشير أنَّ نظريّة النظم عند عبد القاهر الجرحاني ارتكرت على البعدين السياقيّ والتداوليّ، الطلاقًا من دراسة تركيبية محكومة بقواعد النحو، ومنفتحة على الفصاحة وانخاز، وأن الجرحانيّ أعطى للمقولات النحويّة أبعادًا تداوليّة، ومعاني جديدة، ووظائف تأثيرية ها ومقتضبات الحال التي تحدث عنها البلاغيّون تشمل جملة من الاعتبارات، والمناصر النفسيّة، والمقاتمة التي تحدث عنها البلاغيّون الممليّة النحاطييّة، والمؤقف النواصليّ، ومطابقة هذه الحال تكون براعاة المحاطب (المتلقي) من جهة، ومراعاة مواطن القول من جهة ناتينة (م

قالمتلقى هو أهم عناصر المقام في البلاغة العربية، ومراعاته تعنى مراعاة عدّة عنامس، منها : إمراعاة الحال اللغويّة <sup>44</sup>. يقول الماسط في هذه المسألة : ووكلام الناس في طبقات كما أن الناس وأنفسهم في طبقات ع<sup>14</sup>.

وهذه المقولة للحاحظ مرتبطة بقاعدة التقسيم الطبقي للمخاطبين (حاصة/عامّة) التي اعتى تما الله عنون المحاصة المعافي المعافية التقسيم الطبقي للمخاطبين (حاصة/عامّة) التي اعتى تما والاعتباعية من العرب وهم بعالحون فكرة مقتضى الحال. وهو تقسيم منظور إليه من الزاويتين السياسية الإحتماعية، من حيث المعاني والألفاظ من فلا يُخاطب سيّد الأمه بكلام الأدباء بكلام الحادث المسكري المحاسبة المحافظة المخلفة المثلوث والحاضرة بالغريب، ولا يكلّم الأدباء بكلام المحافظة المحدث الشائل المحافظة المحدث عن المحافظة والمعاني المحافظة المحدث المخاطبة، وتحقير ما يناسبهم من الألفاظ والمعاني المحافظة المتلقي على الوصول المفاصد المتكلم، وهو حدى ما تعتبر المفاصد المتكلم، وهو حدى التناولية،



ر. گناب السنامتین می 135. آه بندار عندما نتواسل خیرا 745.

ا ومدلد علم اللعاني عند العزيز عنهي ، از الإماق المربية الشاهرة. المليمة الأولى، 2004 من 20

» يعظو: دور الخاطب في إنتاج الخطاب الحجاجي المقال، حسن النون حسن الحيماج مشهومه وسينالات ج1, س 243.

المبان والتبيين الجزء الأول عن 95

بسلر السلاغة والانصال ص 22.

🕻 ، سام كتاب المساعتين ص33

ويعلم البلاغة والتصال ص 22 - 23

ومن عناصر القام التي تجب مراعاتها مراعاة الحال الذهنيّ والثقاقيّ للمخاطب من أجل تحقيق الإفهام الذي هو شرط الإفتاع، فالخطاب لا يكون مقتِفًا إذًا لم يكن واضحًا قابلًا للفهم، ولا يكون قابلًا للفهم إلا إذا أحدُ بالاعتبار كفايات المحاطب اللغوّيّة والدهنيّة".

وغاية الوضوح والإفهام التي يرمي إلها الخطاب كانت سيئا في تأكيد الخاحظ على قيمة السان، ودناعه عن ضرورة وضوح الخطاب وحلوه من كل ما نحول دون القهم. يقول : «والبياد اسم حامة لكل شيء كشف لك قناع للعني، وهنك الحجاب دون الضمير، حتى يقضي السامع إلى حقيقت، ويتهجم على محصوله كاثنا ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان الدليل، لأن مدار الأمر والغاية التي يجري إليها القائل والسامع إنما هي الفهم والإقهام، قبأي شيء بلغت الإقهام وأوضعت عن المعنى فقلك هو البيان في ذلك الوضعي<sup>6</sup>. وكأن الحاحظ في هذا النص يتحدث عن أحماء غرابس يميد التعاون الذي يبص على تعاون أطراف الكلام في السابة التحاطبة لتحقيق الحدف المنسود، فأحد أهم شروط ميد المتعاون وضوح العبارة وابعد عن العموض واللبس.

ومن عناصر مراعاة المقام مراعاة حال المحاطب الثقافية بر أن يوظّف المتكلم داخل خطابه المرحبّات النقافية التي تخطى بالتموذ والمصدافيّة في المقال الفقاقي الذي يتمنى إليه المناطب، هو وتشمل هذه المراعاة الحبيار الهيئة الشكليّة الملائمة لتقافة المتلقى حال الحنفاب الشغويّ. كما تشمل انتقاء الشواهد التي تشكل سلطة مرحعية يعترف تها المحاطب. ه.

وقد اهتم البلاغيّون العرب بذلك أيّما اهتمام، وهو بلا شنكٌ يصب في صميم التداوليّة التي تُمتمّ بالعناصر غير اللغويّة في السياق اهتمامها بالعناصر اللغويّة، وكذا الاهتمام بالمشترك اللغويّ والثقاق بين المتحاطبين لانجاح الخطاب.

ومن عناصر المقام التي تحب مراعاتها مراعاة حال المحاطب النفسيّة الانتماليّة، بأن يأحد المتكلم بعين الاعتبار الطاقة الانتماليّة، بأن يأحد المتكلم بعين الاعتبار الطاقة واقتاعاً النفسيّة للمتحاطب، حتى يحظى بموافقته واقتاعاً الباحظ منوها بذلك وللكلام غاية، ولنشاط السامين نماية، وما قضل عن قدر الاحتمال، ودعا إلى الاستثقال والملال، فقلك هو الهذر، والخطل، وهو الاسهام الذي سمعتُ الحكماء بعيبونه، الله الاستثقال والملال، فقلك هو الهذر، والخطل، وهو الاسهام الذي سمعتُ الحكماء بعيبونه، الله المناسبة المناس

١ - بنطر: دور الخطب في إنباج الخطاب الحجاجي (مقال). صمن كتاب: الحجاج مفهومه ومجالاته ح ا. ص246.

<sup>2 -</sup> البيان والتبيين الجزء الأول ص 56

<sup>3-</sup> دور الخفيف في إنتاج الخطاب الحجاجي تعقال؛ ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومحالاته ج1. ص 252.

<sup>4-</sup> يتطر الشاق السفحة تفعنها

<sup>5 -</sup> يبطر السابق حصن كثاب الحجاج مفهومه ومجالات جا. ص 254

العبان والنسين الجزء الأول من 76.

أما مواطن القول التي يقتضيها الحال فتعني «الطّروف العائدة للحياة الاحتماعيّة التي تكتنف عمليّة النواصليّة، وتحيط بما من مناخ نفسيّ، وعلاقات بين المشاركين في التواصل، ومقاصد فنكلم، وغيرها. وهي عناصر تتغيّر من مقام إلى آخر، فتتفاوت تبعًا لفلك المقامات، وتختلف مع ما يقتضيه ذلك كله من نموع للأسائيب التعبويّة، الدُّ

وهذه الاعتبارات هي التي حعلت السكاكي - على صبيل المثال - بقتم الكلام مقامات بنغي مراعاتها عند بناء الخطاب وضقام النشكر بيابن مقام الشكاية، ومقام النهنة يابن مقام العربة، ومقام المدح بيابن مقام المذهب ومقام المدح بيابن مقام المذهب يابن مقام الزهيب، ومقام الحدّ يابن مقام المرابة، ومقام المدح بيابن مقام المكام المتاء المرابة على الاستحبار أوالإنكار، ومقام المناء على السؤال يغاير مقام البناء على الإنكار، جميع ذلك معلوم لكلّ لبيب، وكذا مقام الكلام مع المكيّ يغاير مقام الكلام من ذلك مقدمي غير مقتضى الأسروه، ولا يكنفي المديث عن مقامات الكلام مل بقرر - كما القروبي من بعده - بأن لكلّ كلمة مع صاحبتها أن المديث ومقام الكلام، من أوضاع نفسية والاهتمام كذلك بالسياق اللغويّ الداخليّ الذي يقتضي وراعاة مقام كلّ كلمة في الحديث والاهتمام كذلك بالسياق اللغويّ الداخليّ الذي يقتضي وراعاة مقام كلّ كلمة أمع ما يجاوزها.

اما حازم الفرطاجئي فيظهر عدد من ملامح الداوليّة المتعلقة بالمقام في غير قليل من مواضع المهاجه، منها قوله: يما كان الكلام أولى الأشياء بأن يُجعل دليلًا على المعابي التي احتاج الناس المقاهمة، بحسب احتياجهم إلى معاونة بعضهم بعضًا على تحصيل المنافع، وإزاحة المصارّ، وإلى بعقادتم حقائق الأمور وإفادتما، وحب أن يكون المتكلم يبتغي إما إفادة المحاطب، أو الاستفادة ألله، إنما بأن يلقى الذي المتكلم إليه بالفعل أو تأدية ألله، إنما بأن يلقى إليه لفظًا بعلَم على اقتضاء شيء منه إلى المعقول المنافعل، أو اقتضاء معرفة بحميع أحواله أو بعضها بالقول؛ وكان الشيء المؤدّى بالقبل لا المنافعل، أو اقتضاء معرفة بحميع أحواله أو بعضها بالقول؛ وكان الشيء للودّى بالقبل لا المنافعل، أو اقتضاء معرفة بحميع أحواله أو يكون مشتكلًا فيودّى على منهات من المنافعل، والاستدلال عليهم والاحتجاج له.".

يَّ لقواصل نحو مقاربة تكاملية للشفهي د. الخسين راهدي أثريقيا الشيق للغرب 2011 من مُا. • مفتاح العلوم ص 256.

<sup>·</sup> بعظر السابق الصفحة تمسها، والإيساح ص 18.

<sup>»</sup> منهاج البلقماء وسيراج الأسناء حمارم الفرطاحتين تقسم وقفها ق. محمد الحبيب ابين القوصة دار الفيرب الإسمالاس. موت الطبعية الثالثية 1985، ص 344

فالنصل يظهر تصور القرطاحتي التداولي للكلام وما فيه من أبعاد تفعيّة، وعناصر متعادة في الممايّة التخاطية تتعاون من أجل الوصول إلى مقاصد المتكلم، وأن هذه المعرفة بالمقاصد لا تأتير إلا من خلال الومي بسباق المقال، قذي يتحكم في صورة الخطاب الشعريّ الذي يتحدث عنه القرطاجتي، فأنسحاء لتخاطب والمقاصد، والمقام وأطراف الخطاب، تحدلف فتحتلف بناءً على ذلك صورة الخطاب الشعري من حيث حاجته إلى التفصيل والبيان والاحتجاج والاستدلال، أو تصره على التلميح دول التصريح،

أما الأصوليون نقد تنبّهوا إلى سياق المفام وأثره في توجيه دلالة المقطوف، وأثر هذا التوجيه في الحكم على التصوص واستنباط الأحكام منها، فالسباق كما يقول ابن القيم «يرشه لل لبيت المحمل وتعين المحمل والفقطع بعدم احتمال غير المراد. وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الذلالة وهذا من أعظم القرائن الدّافة على مراد المنكلم. فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته فانظر إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَلَ إِمَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدحان: 49] كيف تجد سيافه يدل على أنه الذليل الحقوره الله .

ويؤكّد ابن القيم على ملابسات المقام وصائد بدلالة الألفاظ، فيرى أنّ االألفاظ لا تُقصد المواتما، وإنّا هي أداة يُستدلُ بَما على مراد المتكلم، فإذا ظهر مراده ووضح بأيّ طريق عمل بمقتضاه، سواء أكان بإشارة، أم كناية، أم بدلالة عفليّة، أم قرينة حاليّة، أم عادة له مطرّدة لا بحلّ بحاءً عناءً ".

فاللّمة أداة التواصل، وتبيان مقاصد المتكلم، لكنها ليست الوحيدة الدّالة على ذلك، فقد تقصر الألفاظ عن تبيان المراد، فيستعان حينها بالفرائن العقابة والمقاميّة، والعلامات غير اللغويّة، كما يُحتكم إلى المرجعية الثقافيّة والاجتماعيّة، وحتى العادات الشخصيّة، والمجازات لسدّ الفراغات الدلاليّة - على حدّ عبارة سيرل أم ، من أجل تحقيق القهم، والكشف عن المعنى المراد، وهي إشارة سريحة إلى أهبة البعد التداوليّ والسيميائيّ في تخليل القصوص.

فالمقام ليس عنصرًا هامشيًا في التراث العربي، بل عنصر أساس من عناصر الإنهام، ومراعاته أمر واحب تقتضيه مصلحة المتخاطيين.

هذا ومن خلال ما تقلم ذكره حول جذور التداوليَّة في السُّؤلُّث العربي الصَّدم (وبالأسمن صد

<sup>1 -</sup> بدائع الغوائد، ابن فيم الجورية، دار الكتاب العربي بيزوت: و ظ. د ت. ح 4، ص 9

<sup>2 -</sup> أعسلام اللوقعسين عنين ربّ العالمين أبين فينم الجورسة. خفيسق محمد عبد المسلام إبراهيسم دار الكشب العلميسة. يسبوت الطبعسة الأولس: 1991. ج 1. ص 216

<sup>3 -</sup> يتطر تظرية المعنى بين التوسيف والتعديل والتقد ص 137

المنتين والأصولتين)، يتبيق ما للتداولتِه من يُحدِّر قويَ في العرات العربي، لا يقلُ عنه في الترات مريّ. لكن هل يمكن القول بوجود نظرية تداولية في الترات العربي ؟ وهل تشكل هذه النظرات منظاهر التداولية نظرية كاملة الأركان ؟ وهل كانت اللغة العربية بحاجة لمثل هذه النظرية أنفاك أم الله عدها من المشاغل المعرفية ماهو أهم وأولى ؟

إن والدراسات التداولية في التراث العربي قدمت أفكارًا مهمة نيما يخص العلاقة بين المعرفة المنحوية اللّغوية، والمعرفة الملاقة إلى التعرب ومعناه، ووظيفته، وهذا يؤكّد لنا أن التداولية الآن ذكرن في الارتباط التداولي بين أسلوب التعير، ومعناه، ووظيفته، وهذا يؤكّد لنا أن التداولية الآن مع تطور طبيعي للقراسات المقوية القديمة مع طارق أساس وحوهري، هو أنّ الظرف التاريخي الراهن بساعد على تنزع العلوم وللعارف التي يمكن أن ينفتح عليها الدرس التداولي للعاصر، بما يجعله هذرا على النهوض بنفسه، بوصفه بحالًا لغوبًا معرفيًا قابلًا للتطوّر من تطوّرت العلوم والمعارف، الله فالتيرب التعاصر، بما يجعله والمعارف، الله المناولية والمعرب المنافية من عدد من المعارف والعلوم الإنسانية، وهي حصيلة تراكم عدد من المعارف التداولية التعرب للنه في هذا البناء، ومرحلة ناريخية مهمة من مراحل تطوّر التعاولية التداولية ودت عند علمائنا العرب لبنة في هذا البناء، ومرحلة ناريخية مهمة من مراحل تطوّر التعاولية





ا فينقيات الأحلام وأنساق للفافة. س 32 -33



### خاتمة الفصل الأول

انتهى الفصل الأول إلى أن الدلاغة مثلت منذ القدم حتى عودتما في ثويما المديد الإطار المدائي محاج، فالحجاج يحد بغيته في كثير من الأساليب البلاغية فيندمج معها، حاصة أن بحاله هو لخدل والمتوقع كما هو الحال مع البلاغة، والبلاغة بفضل مرونتها قائرةً على استيعاب النظريات المحددة، والاشتغال على الكثير من العلوم الإنسائية المحاورة، ولذلك لم يكن من الغريب أن يحتل خجاج من البلاغة عملًا رفيعًا منذ القدم. ولم يكن من الغريب أن يحد بولمان بغيته فيها فيعيد بعنها من حديد من حلال نظرته الحجاجية.

وقد نبين أن الحجاج ممارسة حطابية اجتماعية عقلية ذات هدف إقناعي. أو بعبارة أحرى أو هو حاصل نصى عن توليف بين مكونات مختلفة تتعلق بمقام ذي هدف إقناعي"، وأن ارتبط المر مساره التاريخي بعدد من المصطلحات، ونحت في نماذج مختلفة من الأقوال مثل السفسطة، إذ والخطابة، والحدل، والناظرة. ولم يكن حظ الحجاج من الممارسة والتنظير متساويًا عبر عصوره و لمحتلفة، وفي النقافات المحتلفة.

فأما في الثقافة اليونائية فقد بدأ الاهتمام بالحانب الحجاجيّ من القول مند السوفسطائيي، الذين المعتموا بحمالية اللغة الإنتاعية، ووسائل التأثير الاستدلالية واللفظية، ولو على سبيل المغالطة. وكانت ولهم إسهاماتهم المهمة في بحال الحجاج، ومن أبرزها ربط الحجاج بمبدأي المنفعة والتوجيه، وهو المخانب الذي كان له صداه القوي في معظم البحوث الحجاجية المعاصرة.

وأما أفلاطون فقد صاغ الحدل صباغة فلسفية، واهتم بعلاقة الحجاج بالقيم، وفق منهج وأسلاق منافي منهج وأسلاق منهج وأسلاق منهج المنافي منافي منهج المنافي منافي والمنافي المنافي المنافي المنافي المنافي المنافي المنافي المنافية المنافية

وَالنَّهُم تَنَامَى نَظْرِيةِ الحُجَاجِ عَنْدُ البُونَانُ حَتَى اكتمات نَظْرُتًا عَلَى بِدُ ارسطو الذي شكلت عوده نقطة تحوّل كبرى في مشروع الحجاج عند سقراط وأفلاطون، وتحققت على يديه المفاصلة القائمة مع الحجاج السفسطائي، وقد جعل أرسطو الحجاج قاشمًا مشتركًا بين الجدل والخطابة، وفرّعه

إ. ينظر المحاج بين النظرية والأسلوب ص 16

إلى فرعبن : حجاج حدليّ تبكيّي، وحجاج خطابيّ إقناعيّ ولكل منهما أسلوب حجاجي متميز عن الآخر. ومن قراء أرسطو في الخطابة حاصة انطلقت قواعد الحجاج وأسسم في مفهومه الحديث.

أما عند العرب فقد اهتمت البلاغة العربية بكثير من البنى والمباحث الحجاجية، وباسترانيحيات الإضاع وآليات، ولم تكن البلاغة المبدان الوحيد للسمارسة الحجاجية في التراث العربي، فقد اهتم اللغويون والفسرون والأصوليون والمتكلمون والفلاسفة بممارسة الحجاج اهتمامًا كبيرًا، وظهر ذلك في كثير من مقولاظم وأرائهم، حتى إنه ظهر علم اعتص بفنون الممارسة الحدلية الحجاجيا وأدابحا وشروطها، وهو علم المناظرة والجدل الذي يعدّ أقرب العلوم العربية إلى الحجاج.

وبذلك يمكن الفول بأن الحجاج غرف في التراث العربي على سبيل المسارسة والشرس بشكل واسع، لكنه ليس الحجاج الأرسطي الذي عرفه اليونان، وإنما حجاج حاص قوامه البيان والإفهام، منلاتم مع الحالة الثقافية والمعرفية التي سادت أنذاك، ومع طبيعة الحياة الدينية والاحتماعية ومتطلباتها، بحيث لا يصنح معه مطالبة الثقافة العربية باستنساخ الخطابة الحجاجية اليونانية.

أما الحجاج في العصر الحديث عند الغرب فقد استقل عن صناعة الجدل وصناعة الخطابة، وتوعت منطقات وتوجهاته، فكان أن انبقت بعض النظريات من منظور فلسفي، مثل نظرية الجديدة ليولمان وتبتكا، أو من منظور منطقي مثل نظرية الحجاج عند تولمين، أو من منظور لساني مثل نظرية الحجاج عند ديكرو وأكومو.

فأما بولمان فقد أعاد إحباء بلاغة الحنجاج والإفتاع عند أرسطو، وكان اهتمامه مركزًا على التقنيات القولية اللغوية، والبلاغية، والمنطقية التي من شأتها أن تجعل العقول تذعن لما يُعرض عليها.

واهتم تولمين بالحجاج المنطقي ، وبتحويل المنطق الصوري إلى منطق عملي بعيدًا عن التشكيل الرياضي الصوري، على غرار الممارسات القانونية العقلانية. واهتم بوظيفة النبرير في الحجاج التي يرى أنما الوظيفة الأصلية للحجاج، وما سواها من الوظائف هي وظائف ثانوية، وترجع إليها.

وأما ديكرو فالحجاج في نظريته (الحجاج في اللغة) حجاج لسائ، فائم في جوهر اللغة نفسها. كلكل بنية لغوية عنده تمثلك في ذائم فوق حجاجية لا تنفصل عن معناها تتحكم في توجيه أخطاب وجهة حجاجية ما. وقد رفض ديكرو التصور القائم على الفصل بين الدلالة (معنى المحلة)، والتداولية (استعمال الحملة في المقام)، وسعى إلى رصد كل ماله صلة داخل بنية اللغة بالاستعمال النداولي المحتمل، فكان بحال البحث عنده هو الجزء النداولي المدمج في الدلالة ، وهو ما صبغ نظريته بالصبغة الداولية. وقد قامت نظريته الحجاجية على عدد من الفاهيم التي تطبق را مل البنية اللغوية للأقوال مثل: مقهوم العلاقة الحجاجية، والقؤة الحجاجية، والإحالة، والسلّم - حاجي، وغيرها مما تم الحوض قيه. وعمومًا امتازت نظرته بتوسيع مفهوم الحجاج، ليشمل كلّ مول تفريبًا.

وأما ماير فتنميز نظرت بارتباطها بالبلاغة والتداولية والفلسفة. وقد اهتم بالحجاج الفلسفى لا متشكالي على وجه الخصوص، وبالصريح ولضمني، فالحجة عنده حواب أو وجهة نظر يُجاب ما عن سوال مقدّر يستنجه المتلقى ضمئيًا من ذلك الجواب في ضوء المقام.

والحجاج جزء لا يتجزأ من التداولية اللّسانية التي تدرس اللغة وهي تؤدي وظيفتها التواصلية، 
وهم ما جعل التداولية تُعنى بكل عناصر النواصل، وتبحث في التفاعل القائم بين أطراف الخطاب 
(شكفم، والتلفي، والنسياق، ولقفام) مع عدم فصل طرف عن أعمر، وتمدف إلى تماوز النظرة 
لصورية للّغة التي سادت في بعض المدرس اللسانية، وتدعو إلى الاعتمام بكافه الطروف المصاحبة 
الاستعمال اللغة.

ومن أبرز مقاهيم التداولية مقهوم القمل الكلامي الذي يُعدّ نواة مركزية في الكثير من الأعمال والتداولية ، وهو مفهوم يربط اللغة بواقعها النعلي، ويربط المعنى بالفعل، ويرى أن كل ملقوط ينهض المحلى نظام شكلي دلالي إنجازي تأثيري، ويتوسل أفعالًا قولية، لنحقيق أغراض إنجازية.

وقد اهتم العلساء العرب ولغويون، ومنسرون، وأسوليون، ومتكلمون) بغير قابل من الجلائ المناولية، وظهر ذلك في أطروحات عدد منهم مثل: الجاحظ، وعبد الفاهر الجرحاني، والسكاكي، وحازم الفرطاحي، وغيرهم، غير أن وحود هذه المظاهر والأبعاد التداولية، والتوحه النداولي في العلوم السابقة إلى المحت الداولي في التراث العربي بالضرورة وحود نظرية تداولية قائمة بدائما في التراث العربي - وينطبق المحكلام نفسه على الحنجاج - ومن أصباب ذلك ما أشار إليه المنكبور عبد الفتاح بوسف من أن الموسنين مثلًا، الذي كان يعد العمل التداولي عملًا فلسفيًا، ويعتبر أن وظبهة اللغة التأثير في العالم المساعته وصناعته، وأنما ليست بحرد أداة للعبر، أو وسبلة للتفكير الرويطيق الأمر نفسه على التوحه المعاجلة العرب، الذي يختلف الأسباب المجاع عن الحجاج عند اليونان، وعن الجاجاج في المعاجلة المعرب، الذي يختلف الأسباب المجاعة عن الحجاج عند اليونان، وعن المجاج في المرق المعاجلة المدينة بمطلقاتها الفلسفية أو المنطقية أو اللغوية، ولعل من الأسباب أبضًا أنّ التراث العرق مدة المعرقية، مثل نظرية البيان، ونظرية النظم، هذه العطريات التي اهتمت بعض المقاهم التداولية والحجاجية باعتبارها - فيما يرى البحث - حزمًا من الموايات التي اهتمت بعض المقاهم التداولية والحجاجية باعتبارها - فيما يرى البحث - حزمًا من

و بيدار السلبات الاطاب وأنساق الثقافة. ص 31

المُكُونَ النظريُّ والتطبيقي للنظرية، فلم يكن الاهتمام منصبًا على الحجاج أو على التداول بصفة خاصة، وكانت العنابة بمظاهرهما منطلقة من جلمة قضايا اللغة وتظرياتُما الأساس في ذلك الوقت.

ومن هنا فإنه من اللهمة قراءة المظاهر الحجاجيّة والتداوليّة في التراث العربيّ سُنَةً وبُقْهًا قراءة معاصرة على ضوء أحر ما توصلت إنه النظريّات اللسائية عامّة، وعلى ضوء نظريني الحجاج والتداوليّة عاميّة، للوقوف على ما يمكن إضافته إلى هذه النظريات من تصورات مفادة من عزون التراث اللغوي العربي. ومن المهم الوعي بأن وجود التوجه التداولي والحجاجي في النراث لا يستلزم وجود الظرية، وليس ذلك مما ينقص من ثراء تراثنا اللغوي وعمق مقاهيمه.

وأحيرًا، تمثّل الدراسة في هذا الفصل الهاد النّظريّ الذي ينطلق منه البحث إلى التطبيق في الفصلين التاليين، فمباحث الحجاج والتداولية ونظرية أفعال الكلام توفر مفاهيم وآليات يمكن الكشف من خلالها عن الخصائص الحجاجية للحديث النبوي في الصحيحيّن، فليس غرض البحث إسقاط نظرية بعينها على الحديث الشريف ولكن غرضه الاستقالي بمبادئ هذه النظريات، واستثمار ما يتناسب مع محصوصية الحديث النّبويّ الشريف من مفاهيم وأليات وردت ضمن هذه النظرية أو تلك.







# الفصل الثاني مستويات الحجاج اللغوي في الحديث النبوي



## مدخل التعريف بمدونة الدّراسة

(نبذة عن الإمامين : البخاري ومسلم، وصحيحيهما)



#### أولاً : التعريف بالإمام البخاري. وصحيحه

عو أبو عبدالله بن أبي الحسن، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بژوزًا، . فارسي الأسل، كان جدّه المغيرة مولى الإسماعيل الحعفي والي يخارى فانتسب إليه بعد إسلامه".

وُلد في بخارى، وهي من أعظم مدن بلاد فارس سنة أربع وتسعين وماتة للهجرة، وكان والده مالما تفيًا عاملًا راويًا للحديث@.

الله مات أبوه وهو صغير، فنشأ في حجر أمه، وكان أبوه قد ترك مالًا أعان أمه على ننشلته وتربيته والمربية الكوينة والمربية الكوينة الكوينة

. السام، فقال لها : «يا هذه، قد ردَّ الله على اسك بصره بكثرة دعاتك أو بكانك،، فأصبح وقد ردُّ السام، فقال لها : «يا هذه، قد ردَّ الله على اسك بصره بكثرة دعاتك أو بكانك،، فأصبح وقد ردُّ الله في السرة هـ.

أي ظهر نبوغه العلمي في سنّ مبكرة وهو ابن عنس سمين، فيدا بطلب العلم ببلده وإنحارى، أمهر نبوغه العلم ببلده وإنحارى: إلى أنْ برتمل سها، وفي ست عشرة سنة حفظ كتب ابن المبارك ووكيع، وقد شكل البحارى: في حان بنتُك ؟ في كان بنتُك ؟ في كان بنتُك ؟ في كان بنتُك ؟ في عشرة سنة، كنت قد حفظت كتب ابن المبارك المكتفية وعرفت كلام هؤلاء، ثم حرحتُ مع أمني وأسني إلى ومكة، فلمنا حجحتُ رجع احيى في وتُما في طلب المدين، الله.

فكان هذا أول ارتحاله في طلب العلم، وكان ذلك حوالي سنة عشر وماتين ثم رحل إلى للدينة، وطفاء، ومصر، وأنسابور، والخزيرة، والمصرة، والكوفة، وبغداد، وواسط، ومرو، والزيّ، ويلّح، وغيرها. في خراسان والعراق ومصر والشام، وجمع من نحو ألف شيخ، وجمع نحو ست منة ألف حديث في الإسلام كتابًا على هذا النحوالاً.

ويطر سيراعثام النبلاد محمد أنها النمس فقياق شعبب الأردوط مؤسسة أرسالة يدون ط العاشرة. قاد ج 12 مر 291 العام الساق المضمة نفسها.

ويفظ رد طبقات التسافعية الكبيري صاح النبس عبيد الوصاب بين تفس النبين العسبكي ان 771صبار خقيدق : محصود عصد الطفاحات وعبيد الفتياح محصد القلبو هجار للطباعات الفاصرة العليصة القايسة (413 أحساح 2 ص 213 - 216). ويعطر - سير أعلام السلام ح 12 جن 300.

و الأعلام حير البين بن محمود الزركان بار العلم للملابعن بيرون ط الاست مشرة. 2002. ع 6 من 28.

أما صحيح البحاري فهو أشهر كتب البخاري، بل هو أشهر كتب الحقيث النبوي قاطفة. وهو أجل كتب الإسلام وأنضلها بعد كتاب الله الله العلماء عنه : هو أول مُصنَّف صَنَّف لِ الصحيح الحرد، والفقوا على أن أصح الكتب الصنفة صحيحا البخاري ومسلم ه.

بدل البحاري في حمصه حهدًا عارفًا، وانتقل في تأليفه وجمعه وترتبه وتبويه سنة عشر عامًا، هي مدة رحلته الشالة في طلب الحديث. وبذكر البحاري السبب الذي حمله ينهض إلى هذا العمل، فيقول : كنت عند إسحاق بن راهويه فقال : لو جمعم كتابًا مختصرًا لصحيح سنة إ رسول الله - مُثِلًا - فوقع ذلك في قلي، فأخذت في جمع والحامع الصحيح.

وشمى البحاري كتابه: (الجامع الصحيح المسند المعتصر من أمور رسول الله - ﷺ - وسنه وأيامه)، وأطلق الناس عليه احتصارًا (صحيح البحاري)، وكان البحاري نفسه يطلق عليه احتصارًا (الصحيح)<sup>10</sup>.

وهو أول كتاب ألف في الصحيح المرد، فقد كانت الصنفات قبله لا تُفرد الصحيح بالذكر، وإنما تمزجه مع غيره، فلما حماء البخاري وقع في نفسه أن يفرد الصحيح بالذكر، وكان فد حفظ إ الألوف ومنات الألوف من الأحاديث، ووهبه الله – تعالى – بصيرة نافذة، ومقدرة علمية، وتميز ا للرحال، فشرح الله صدره لتأليفه بعد أن رأى في منامه أن يذت عن النبي – الله – ممروحة في يده، وتُسترت له الرؤيا بأنه يذت الكذب عن الدي – \$5 – 10.

وعدد أحاديث الكتاب 7275 (سبعة ألاف ومثنان وخمسة وسبعون) حديثًاء احتارها من بتن سعمائة ألف حديث كانت تحت يديه، والنزم بأن لا يورد فيه إلا الحديث الصحيح، فليس فيه حديث ضعيف ولا حسن، وقد أشار إلى ذلك بقوله : وما أدخلت في الماسم إلا ما صحّء.

وكان مدققًا في قبول الروابة، واشترط شروطًا حاصة في روابة راوي الحديث، وهي أن يكوا. معاصرًا لمن يروي عنه، وأن يسمع الحديث منه، أي أنه اشترط الرؤية والسماع معًا، هذا إلى حاسب الثقة والعدالة والضبط والإنقان والعلم والورع<sup>60</sup>.



<sup>1 -</sup> طبقات الشافعية المحكمة ع 2 ص 215.

<sup>2 -</sup> تهذيب الأسماء واللغات. ح 1. ص 73

<sup>3 -</sup> ينظر : عليهم العبب الملبعية في الصلاح! ابن الصلاح أبو عصرو عنصان بين عبيه الرحمين النسهرزوري خفيق ، د --العبين عنى الكبية الملتيبة المبينة الشورة 1300 هــ ص 14

<sup>4 -</sup> يتطبر : بدرسيا البراوي فني شبرح تقريب البواوي مبت الرحسان بين أباني بكابر جالال الدبين السيووطان ان 1917 هناء الأقساد تطبر الفارعانية دار طيسة الرسافان ح 1 ص 92 - 92

<sup>5 -</sup> ينظر: السابق ع1. س 69

وكان البحاري لا يضع حديثًا في كتابه إلا اغتسل فيسل ذلك وصلى ركعتين، قسال: ما وسعت في كتابي الصحيح حديثًا إلا اغتسلت قبل ذلك وصلبت ركعتين، وعنه أنه قال: صنّفت النبي الصحيح لست عشرة سنة، عرّجته من ستمانه ألف حديث، وجعلته حجّه فيما ببني وبين أنه عز وجلًا!

وانبذاً البحاري تأليف كتابه في المسجد الحرام والمسجد النبوي، ولم ينعجل إحراحه للناس بعد إلى فرغ منه، بل عاود النظر فيه مرة بعد أخرى، وتعهده بالمراجعة والتنقيح، ولذلك صنّفه ثلاث و مرات حتى خرج في صورته الأخيرة (2).

وقد بؤبه على أبواب العلم والفقه، وقطّع الحديث إلى أقسام، يذكر في كل باب القسم الذي اسبه 14.

أما شبوخ البخاري وأقرانه من المحدّرين فقد استحسنوا كتابه، بعد أن عرضه عليهم، وشهدوا ياء بصحة ما فيه من الجديث، ثم تلقته الأمة بعدهم بالقبول باعتباره أصبح كتاب بعد كتاب المح تعالى، فشُعل الناس د (صحيح البخاري) وأقبلوا عليه يتدارسونه، وطفق العلماء يضعون عليه والمحتصرات، حتى قبل في شروحه إضا بلغت الدين وثمانين شرعًا، ورادت على ذلك الماء به وصدت العناية به إلى العلماء من غير المسلمين، حيث دُرس وثرجم، وتُتبت حوله عشرات الكتب،

#### ثانيًا : التعريف بالإمام مسلم، وصحيحه

هو أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم النشيري النيسابوري، من بني قشير قبلة من قبائل العرب المروقة، إمام أمل الحديث، ولـ د بمدينة نيسابور سنة حـ وماتتين للهجرة، وقـ وق بحا أصنه مانتين وإحدى وستين للهجرة. نشا في أميرة كريمة، وتأذب في بيت علم وفضل، فكان أبوه المحمن بتصدرون حلقات العلم، ولذا عني بتربية ولده وتعليمه، فنشأ شغوفًا بالعلم بحدًا في طلبه مجبًّا للحديث النبوي، فسمع وهو في الثامنة من عمره من مشايخ نيسابور، ثم رحل في ظلب الحديث المحديث ال

<sup>\*</sup> معاشر : وفيسات الأعيبان وأبساء إلينيان أبو الفهيلين بلسمين الدين أخنست بنن مسميه بنن خاسكان. (ت-661هـ)، فلهينق : معمنان عساس دار صناف بهيون الخلف قر الأولس. 1971 . 5 من 190

<sup>🕊</sup> يسلم سير أعلام النيلاء ج 12. س 463.

اً سعاد الباعث الخليث شرح اعتصار عليهم الحديث الماقية البرز كثيب خليبية : أحسد محمد شباكر مكتبية ومطبعية وحسد على صبيح وأولاء محمد ط 3. س 25.

و سادر كشف الطنون من أسماء الكتب والمنون حامي حليقة دار الكتب العلمية، بيرود، 1992م ع 1. س 554 - 555

إلى أنمة الأقطار والبلغان، فسافر إلى الحجاز ومصر والشام والعراق، وكان أحد أنمة الحديث وخفاظه، اعترف له علماء عصره ومن بعدهم بالتقدم والإنقان في هذا العلم. تلقى عن كبار علماء الحديث في عصره، وروى عنه عدد لا تحصى من طابة العلم.

وتذكر كتب النزاحم والسير أن الإمام مسلما كان يعمل بالتجارة، وكانت له أملاك وضياع مكته من التفرغ للعلم، والقيام بالرحلات الواسعة إلى الأتمة الأعلام الذين ينتشرون في بقاع كثيرة من العالم الإسلامي.

وكان إمامًا حليلًا مهامًا، غيورًا على السنة ذامًا عنها، تتلمذ على البخاري وأفاد منه ولازمه، وهجر من أحله من حالف، وكان في غاية الأدب سع بسام البحاري ستى قال له يومًا : دعنى أقبل رحلك يا إمام المحدثين وطبيب الحديث وعلله.

أثنى أثمة العلم على الإسام مسلم، وقدّمه بعضهم على أثمة عمسره. وعما قالوه في اللهاء عليه : «كان مسلم من علماء الناس وأوعيه العلم،، وقالوا : ولقه جليل القدر من الأنسة،، وقد أجمع العلماء على جلالته وإمامته، وعلو مرتبته وحدّقه في الصنعة وتقدمه أيها"!.

وقد صنّف الإمام مسلم كتبا كيرة، منها ; (المسند الكبير على أحماء الرحال)، وكتاب (العلل)، وكتاب (العلل)، وكتاب (العلل)، وكتاب (أوهام المدنين)، وكتاب (طبقات التابعين)، وغير ذلك، وأشهرها محمد الذي صنفه في حمس عشرة سنة، وقد تأسى في تدويته بالبحاري وحمه الله فلم يضع فيه إلا ما صنع عنده.

وجمع الإمام مسلم في صحيحه روايات الحديث الواحد في مكان واحد لإبراز الفوائد الإستادية في كتابه، وتدلك فإنه يروي الحديث في أنسب للواضع به، ويجمع طرقه وأسانيده في ذلك للوضع، خلاف البحاري فإنه فرق الروايات في مواضع التلفة، ومنا ما يجعل كتابه أسهل تناولًا، حيث نوحد جميع طرق الحديث ومتونه في موضع واحد، بينما يعدّ صنيع البحاري أكثر . فقها، لأنه عنى يبان الأحكام، وإستباط القوائد والتكان، نما جعله يتكر كل رواية في الباب . الذي يناسبها، مفرقًا روايات الخلاك، راويًا له بإستاد جديد في كل أولان.

وكتاب صحيح مسلم مقسم إلى كتب، وكل كــناب مقسم إلى أبواب، وعدد كــته أربعة وخمسون كتابًا، أولما كتاب الإيمان وآخرها كتاب النفسر، وعدد أحاديثه بدون المكرر نحو أربعة

<sup>1 -</sup> بنظر استر أعلام السلاء ع 12. س 557 - 580.

حديث، وبالمكرر ما يقرب من سبعة ألاف ومائتين وخمسة وسبعن حديثًا. وقد شرحه كنير
 لأئمة الحفاظ، ومن أشهر شروحه شرح الإمام النووي، واعتصره أيضًا مدد من العلماء. رحم يعد لامام مسلما، وأحزل له الأحر والمتوية؟.

int.

THE

·Kr

يطير ترجمت فني تهذيب الأسماء والقضات، ج 2 س 59 - 92 والبدارية والنهارية ليو الفيداء إسماعيان بين كثيب فقييق، 4 الله مبد اقتصن التركيب دار هجر للطباعية والنفس الفاهرة الطبعية الأولى، 1937، ج 14, ص 551 - 557.



### المبحث الأول

الحجاج اللغوي على مستوى الكلمة المفردة



. حَوِن أَيَ مَنْجَزِ لَغُويَ أَيَّا كَانَ طُولِهِ مِن مَكُوَنَاتَ ذَاتَ قِيمَةَ دَلَالِيَّةَ، هِي : الصوت، والكلمة، ومَنْ مَنْ الله والمؤقف والمؤقف المؤون المؤلف فيما بينها الكُون المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة المؤلفة المؤلف

 وهذا المتحز اللغوي لا يخلو من حالين : إما أن يكون واردًا على الحقيقة، وإما أن يكون الإراا على المحاز، وإذا كان الثاني فإن الوقوف عليه ينطلب الوقوف على الهاز والتصوير
 اكاله المحتلفة.

وحتى تكون دراسة النصل أو المنجز القولي في هذا البحث دراسة شاملة قائمة على التدرج
 أهن الحرد إلى الكل فإن هذا الفصل سيتناول – إن شاء الله – دراسة الكلسة بمكوناتها المستلفة
 وحدا مثاء ثم سيدرس الحجاج على مستوى الجمله، ثم الحجاج على مستوى الصورة.

الكلمة الأجلى وحدة لغوية تؤدى معنى مستقلًا، وهي اللبنة الأولى في بناء الكلام. وليس من للماء وضع تعريف عام للكلمة ينطبق على كل الأنسنة، نظرًا لنفرد كل لغة بخصائص ذائبة تميّرها في التركيب الم.

وفي العربية عرَف النّحاة الأوائل مفهوم الكلمة وإن لم يعرّفوها، ولكن عمدوا إلى تقسيم الكلام أحراء كما قمل سيبويه (ت: 180 م) الذي قسم الكلام إلى : «اسم، ونعل، وحرف جماء أحق ليس باسم ولا فعل، أن ناظرًا إلى الجانب التحويّ الوظيفيّ للكلمة دول حصائصها اللقويّة. ولمه في ذلك عدد من النّحاة.

طلام السياق الطاحي من 262 وس 265

و درد ب يعدس علماء العابدة إلى التنسوية بين الكليمة والقسط فالكليمة عندسيم لدني دسي بعيس منا تعييد القطة (نظم: العسان العابدة وكليم) في حين أن يعدن 52 من 53 من 131 منادة اكليم) في حين أن يعدن الأحياة القطة (نظم القطة (نظم القطة العابدة والقلفية العابدة التعلق العابدة التعلق القطة العابدة وحد من الأحياد القلفية المنافقة المنافقة القطة (نظم القطة العابدة وحد من الأحياد القلفية المنافقة القلفية وحد من المنافقة القطة القطة القطة العابدة وحد من المنافقة التعلق التعلق المنافقة القلفية وحد من المنافقة القطة القطة القطة العابدة وحد من القلفية القلفية القلفية المنافقة المنافقة التعلق العابدة التعلق القلفية المنافقة المناف

<sup>&</sup>quot; يعظم الكلصة والمنت معجمية ، حلمي خليل او العرفية الجامعية مصر، الطبعة الثانية 1998 من 19. ومناهج في اللغلة، تمام حسبان مكتبة المسلم للطباعة، الفاهية، ديا. 1999, من 225

الكتباب عصرو بين غلصان بين فتيبر لللغب يسيبها (التواسي 180 هـ) غليق عبيد السيلام محمد ضاون مكتبة
 القالب الفاصرة الطبعية التلقية 1409 هـ - 1808 ع / س12

وكان من أوافل من حاولوا تعريف الكلمة الزعشري (ت: 238 هـ)، الذي عرفها يقوله :

«الكلمة هي اللفظة الدالّة على معنى مفره بالوضع الله وعلّق ابن بعيش (ت: 643 هـ) على تعريف الرعشريّ فقال : وفالفظة جنس للكلمة، وذلك الأنما تشمل المهمل والمستعمل... وقوله : الداله على معنى فصل قصله عن المهمل الذي الا يدلّ على معنى أمور منها ما قند يدلّ بالطبع ... وذلك عن المركب... وقوله : بالوضع : فصل ثالت احترز به عن أمور منها ما قند يدلّ بالطبع ... وذلك كقول النائم : أخ، فإنه يفهم منه استفراقه في النبوم. ... وذلك

ومعنى ذلك أن الكلمة عند الزعشري كما فهمها ابن يعيش هي ما توانر فها ثلاثة شروط: العقوت (إذ التلفظ يكون بأصوات)، وقصد للعنى أو الوضع (بأن تكون الدلالة بالمواضعة اللغوية)، ثم الاستفلال بدلالة محددة (إفراد المعنى)<sup>10</sup>، وتعرض ابن بعيش لفكرة استقلال المعنى، ففرق بين الكلمة من حيث الواقع النحوي، فكلمة (الرحل) عنده مثلًا من حيث التقلق هي كلمة واحدة، لكنها من حيث الواقع النحوي كالمتان : الد ، وحل الد.

وعرض ابن الحاجب (ت ؛ 646 هـ) الكلمة بما يشبه تعريف الزعشري في عبارة أكتر احتصارًا، فقال باتما ؛ ولفظ وُضع لمعنى مغرده أن وشرح الرضي التعريف السابق، وبين أن اللفظ قبد يحترز به عن نحو الخطّ، والعقد، والنّصبة، والإشارة التي ربحا دلّت بالوضع على معنى مفرد وليست بكلمات؟.

أما ابن مالك (ت: 672 م) نحد الكلمة عنده أضا ولفظ مستقل دال بالوضع تخفيقًا أو تفريزا أو منويٌّ معه كفلك، وهو اسم وفعل وحرف الله فابن مالك يرى أن الكلام هو اللفظ المفيد، ويرى كغيره من النّحاة أن للكلمة وحودًا مستقلًا، ولكنها مع وحودها للسنقل فإنحا ذات. معنى حزئين أو مفرد، كونها تمثّل وحدة الكلام<sup>هو</sup>.

<sup>1 -</sup> شبرح القمسل فني صفية الإغيرات الموسيوم بالشخصيين صبدر الأماضيل الإبارزمني، فقيسق الدكتبور عبيد الرحمين العقيم س دار العبرت الإستنامي، بينزود، الطبقية الأولني، 1990 ج 1 ، ص 185

<sup>2 -</sup> شيخ القمصل لاين بعيش ج ١, ص 10 - 11.

<sup>3 -</sup> ينظر: الكلمة براسة معجمية. ص 21

ه - ينظر باللهاق الصفحة تقيدها

<sup>5 -</sup> الكافسة فأس عليم النصو مصافل النيس سن عنصان المساري العاروق باسن الحامس، ف 166هـــ الخليسة : فسالنج عسم العطيسم المساعور مكتبسة الأمام القاهسرة الطبعسة الأولس، 2010 في 11.

<sup>7 -</sup> بطبيهها الغواب وتكميس الفاصيد محصد بين عبيد الله. ابين ماليت القييق المحميد كاميل سوكات دار الكتباب العربس بيروت 1967 رمن 3

<sup>8</sup> بنظر الكلمة براسة معجمية. ص 22

- مدر السيوطي (ت: 911 هم) قبل ابن مالك : قبل مفرد مستقل أو منوي معه أحسن الحدود في م من الكلمة. والطلاقًا من فكرة استقلال المعنى اعتبر حروف المضارعة وتاء التأنيث ليست كلمات يعدم ستقلال معاها، بينما الشمير المستم وأنت) في رقم) مثلًا يعتبر كلمة، إذ هو في ثبة النقدير".

أن تحل التعريفات السابقة من إشكالات، فإفراد المعنى الذي ورد في عدد من التعريفات قابل أيتارس، وليس عما يمكن إدراكه إدراكا حاسمًا، فالإفراد ليس في ذات المعنى ولكن في طريفة التعبير عدد يبدو المعنى قابلاً للتحزلة وسع ذلك يُعتبر مفردًا، ويُعتبر اللفظ الحامل له كلمة واحدة إذا يسرز أن يتعين لكل حزء ما يفايله من اللفظ (مثل القعل الماضي المسند إلى العاقب) الذي يقيد للحدث والزمان، ومع ذلك لا يمكن تحليل الكلمة إلى قسمين موازيين للمعنيين المذكورين، ألى الله أن العلم المركب، مثل أله عدال ألفاط قابلة للنجزئة ومع ذلك يعتبرها النحاة كلمة واحدة مثل : العلم المركب، مثل أو عدد النحاة كلمة واحدة إذا ما أستعمل عليه علم كان مجزأً في حرائل لكل حزء معنى حاص 80.

ومرض تمام حسان بالنقد للتعريفات السابقة، ولخص اعتراضاته عليها بما يلي:

. 1. . أنما لا تفرَّق بين الصَّوت والحرف، أي بين عسليَّة النَّطق والنَّظام الذِّي تحري عليه.

2. أنما تخلط بين الوظيفة اللغوية، وتلعلن النطقيَّة والوضعيَّة.

ق الله تفرق بين وجود الكلمة وعدمها في تعريفها، وهذا ما يؤدِّي إلى الحلط في التفكير، أقا.

ا ورتم هذه الانتقادات إلا أن هذا لا بنفي أن التّحاة حاولوا الوصول إلى تعريف حامع مانع، ودليل الله على المريف عامع مانع، ودليل الله العربف بعدد من القبود والصّوابط، بالنظر إلى الوظيفة المحوية للكلمة غالبًا.

أما البلاغيون فتناولوا الكلمة عند حديثهم في قضية مشهورة من قضايا البلاغة هي قضية اللفظ هن، فدرس بعضهم الكلمة في باب الفصاحة - كما فعل ابن سناناً - من حيث أصواحاً فررمها وعلاقة بعشها ببعض تألقا وتنافزا، ودرسوا دلالتها وقيمتها الحمالية والتعبيرية حال الإفراد فركيب -كما فعل عبد القاهر الجرسائي على سبيل الثنال في كتابه الدلائل-، ولم كاول أكثرهم مع تعريف نظري للكلمة، أو النّظر في ماهيتها من حيث في عنصر لفوي ".

إيساس: همنع الهوامنع في نشيخ فؤوامنع صقال العيس السنيوماني شقيس: ميد العبال سنالم مكنوم مؤسسة الرسنالة. أهد 1942 ح 1 من 23 والكلمية براسنة معجمية من 22. الهد 1942 ح 1 من 23 والكلمية براسنة معجمية من 22.

<sup>.</sup> (ينظر: الكلمة في التراث اللساس العربي عبد المهيد عبد الواحد مكتبة علاء الدين سفاقس الطبعة الأولى 2004 ص 25: 25 وينامج البحث في اللغة ص 226.

أهم المصاحة ص 96 - 91 والكلمة براسة معجمية ص 36

ويبطر الكلمة براسة معجمية ص 29

أما الهدئون من اللساليين فقد احتلفوا اعتلافًا كبيرًا في تعريف الكلمة، فهل ثقرف الكلد، صوتبًا، أم صرفيًا، أم معجميًا، أم من خلال التركيب، أم يكون لها عدّة تعريفات متناسبة مع تا حقل من الحقول السابقة ؟ أم تُعرّف تعريفًا واحدًا بجمع كل ذلك ؟ وهل بمكن التوصل إلى تعريد. جامع مانع يتفق عليه الجميع ؟

الواقع أن تعريفات الكلمة عند اللسانيين المعاصرين تعددت بناة على الجانب الذي يراعيه كا باحث في دراسته للكلمة. وهذا التعدد - والخلط أحيانا - يعود إلى اكون ماهية الكلمة متعدد الأبعاد و الجوانب، فالكلمة ذات متميّزة بملاعها الصرفية والتركيبية والدلالية والمعجمية والصوائية. إنح، ومن أحل رصد هذه السسات وهذا التميّز تعددت التظريات والمقاييس للفصل بين ما يمكن معالجته في التركيب أو المعجم أو الصرافة أو الصوائية، مدرجة معالجة الكلمة داخل هذا المكوّد أو ذاك. فعن اللغويين من اعتبر معالجة الكلمة بما في ذلك مختلف قواعد تكوينها من محض اختصاد المكون المعجمي، ومنهم من استدل على تركيبية هذه القواعد، وفريق ثالث أنكر أن تكون ضواء، البناء من الصدف الأول أو الثاني، بل إنه دائح عن طبيخها الصرفية، وبموازة مع هذا يدور النفاذ حول استقلال الصرافة أو عدم استقلالها عن التركيب والصوافة أو عن المعجم»!!

فالكلمة من وجهة نظر علم اللغة الوصفي في أي لغة : ثمرف بائما مصوع رصيد الموفيدات وتحماقاه الله وعمالة على وتحماقاه التركيبي ثبرف بائما : ووحدة في جمله نحاد معالم كل منها بإسكانية الوقوف عدها الله ونظر بلومليلد إلى الكلمة من حيث اتصافها وانقصافها، فيعزنها بأضا وأصغر صيعة حرّة الله أي أنها أصغر وحدة كالمية قادرة على القيام بدور نطق تام من بأضا وأصغر وحدة صوتية متنابعة لا يمكن أن ترتبط حيث الشكل والمعنى وعرفها ماتيسبوس بأنها وأصغر وحدة صوتية متنابعة لا يمكن أن ترتبط بأى وحدات أحرى الله وعرف فاشيك الكلمة بالنظر إلى معناها الوظيفي بأنها وحزف من القدت المكلامي له مناها الوظيفي بأنها وبعزم موضعها الكلامي المكالمية ويمكن اعتبارها وحدة غير قابلة للتقسيم، ويتغير موضعها بالنسبة لمقيّة الحدث الكلامي، الله النافسية ويتغير موضعها النسبة لمقيّة الحدث الكلامي، الله النافسية المقالة التقسيم، ويتغير موضعها النسبة لمقيّة الحدث الكلامي، الله النافسية المقالة التقسيم، ويتغير موضعها النسبة لمقيّة الحدث الكلامي، الله النافسية المقالة التقسيم، ويتغير موضعها النسبة لمقيّة الحدث الكلامي، الله النافسية المقالة الكلامية الوقيقة الحدث الكلامية المقالة التقسيم، ويتغير موضعها النافسية المقيّة الحدث الكلامي، المقالة الكلامية المقالة الكلامية المقالة المقالة المقالة المقالة المقالة المقالة المقالة المقالة الكلامية المقالة المقا

 <sup>1 -</sup> البنياء البواري: نظرينة في بنياء الكلمية وبنياء المطبة. د. عبيد الضاء الفاسس الفهيري بار توبشال للتنشيل البدار البيندياء - بلغيري، البلوسية 1830. من 37.

<sup>2-</sup> أسس علم اللغة. عاربو باي ترجيع وتعليق: أحمد مختار عمر عالم الكتب، القامرين في الثامنة. 1908. ص 112.

<sup>3-</sup> السابق الصفحة نفستها.

<sup>4-</sup> منامج الهجت في اللقة ص 220٪

<sup>5-</sup> ينظر : الكلمة براسة منجمية. ض 16.

<sup>£ -</sup> السابق . ص 17.

<sup>7/</sup> السابق لصعمة نفسها

ويستعمل دي سوسير مصطلح العلامة اللسانية مقابل مفهوم الكلمة، وتقوم هذه العلامة عنده كما مبلف - على شفين : المثال، والمعلول. يقول في ذلك : وإننا ندعو النَّسق بين المفهوم والمسورة السمعيّة علامه، للدلالة على الكلّ، وتبديل كلمني مفهوم وصورة محميّة بكلمتي المدلول والدال على التواليوال.

وتوصَّل الدكتور حلمي خليل إلى أن الصعوبات التي وحدها الباحثون في تحديد مفهوم الكلمة حملت بعضهم يعدل عن وضع تعويف عام جامع مانع لها، ويعكف على وضع معايير عائد ينوِحاها من يويد التصدي لتعريف الكلمة<sup>19</sup>.

أما الدكتور تمام حسان فقد وعه انتقاداته إلى التعريفات السابقة كما انتقد تعريفات النّحاة المرب، واستحلص تعريفه الخاص للكلمة بالنظر إلى وظيفتها قفال : الكلمة العربية ،صيغة ذات وطيفة لغويّة معينة في تركيب الحملة، تقوم بدور وحدة من وحدات المحم، وتصلح لأن أشرد، أو تُحدُف، أو تُحشي، أو يُغيّر موضعها، أو يُستبدّل بما غيرها في السياق، وترجع مادتها عالبا إلى أصول ثلاثة، وقد تلحق بما زواند. الله

وأيًّا ما يكن من أمر تعريف الكلمة فإن التعريف الذي سيأحذ به البحث هو تعريف الكلمة حجاجيًّا كما جاء عند د. عبد الله صولة حرجه الله- بأنَّما : والوحدة المعجميَّة – الصرفية – الإعرابية معًا، القابلة لأن تكسب بالإضافة إلى معناها المعجمين سمات دلاليَّة إضافيَّة من خلال ملاة بها بالمقال الذي ترد فيه، وبالمقام الذي تُستعمل فيه، وهني قادرة في الوقت نفسه على التأثُّر في أو اللك المقال والمقام، بفضل ما لحا من قيم دلالية عتلفة، بعيضها مستمد من اللغة نفسها، وبعضها متأتُّ من الاستعمال والتداول؛ ١٩٠ وذلك بأن تنفعل الكلمة كما بيِّن صولة - يللفام والقال الذي إِنَّ لَرَدَ فَيهِ، وَتَفْعِلُ فِيهِ أَبْضُنَا مِن حَلَالِ اعتبارِهَا دُونَ غَيْهَا فِي ذَلَكَ لَلْقَامِ، بما لها من حمولة دلاليَّة قراكمت عبر عصوراستعمالها، تلقى بظلالها على السباق اللغويّ الذي تظهر فيه، وتوجّهه وحهـة ولالية وحجاجيَّة مخصوصة، بفعل مقتضاها للعجميَّ، وأيضًا بفعل مقتضاها التداوليُّ، وما غلِق يما من دلالات اكتسبتها من خلال استعمالانما السابلة، لتسكون قائرة على إكساب الخطاب الذي رَقِع فيه ونعًا معنوبًا خاصًا، وبعدًا حجامُونًا أعمق في علاقمه بتلقيه<sup>48</sup>.

أمحانسيران فسي الألمسنية العاهسة. فرديستان بي سوستين ترممية ( يوسيف غساري معجب التحيي الرسسية المراتزية . اللط. اين . 1988. س 97 🇨 • بنظر - الكلمة مراسة معيمية بس 10.

<sup>• 9 -</sup> مناهج البحث في اللغة من 292

<sup>\$ ·</sup> الحجاج في الغرار من 68

وكما تقول اموسى فإنه ، لا يمكن قصر الخطاب الحجاجي على متواية من العملبات / الإجراءات المنطقيّة، ولا على مجرد مسار فكرئ / تمش فكرئ / ذهبيّ، بل هو عمل متأسس / مبنيّ على استخدام الوسائل التي يضمها على ذمننا الساد من الألسن، وذلك في مستوى الاحتيارات المعجميّة المنصفية توجيها حجاجيًا، أطرا ملفوظيّة شكليّة، تراسطات تلفظيّة، افتراضات أوليّة، ومضمّنات قوليّة / مضمرات قوليّة الله وليّة الله ومضمّنات

قالاعتمار الممحديّ في اللبغة الرقيمة (الممتوى الأدبيّ والممتوى الممحرّ من المكلام) لا يكول اعتباطيًّا، وتكون اللغة في ظاهرها ومضمرها موجهة توجيهًا حجاجيًّا.

وعند النظر في الكلمة في الحديث البنوى يقضح أنها كلمة ناعلة نابضة بالحياة ، مختارة بلغّة النصيح البليغ ﷺ ، الذي تطاوعه اللغة مطاوعة ولا ينعقي لتحصيلها، وقادرة على إحداث أثر بالغ في النصر، وتوجيهه وجهة حجاجية معينة بنفسها حيثًا، وبالنضائر مع ما يجاورها في لسياق حيثًا أخر.

ونظرًا إلى مقتضيات الدواسة سيتناول البحث في هذا المبحث الكلمات التي هي من قبيل الاسميه مرجعًا النّشر فيماكان من قبيل الفعل إلى المبحث الثاني - إن شاء الله - الوافقته لهام التركيب أكثر من الكلمة المفردة.

ومًا كانت اللسانيات الحديثة تنظر إلى اللغة على أضا أصبات لغويّة في الحقام الأول تألفت ضمن نسق معيّن، وهذه الأصوات مجتمعة تقولب المعنى الهيّرة وتوصله إلى المتلقى، ولما كانت نُعدً اللغة بحموعة من الدلائل، وتُعدُّ كل كلمة دلية لغويًا، ولهنا الدليل اللغوي وحهان : وحه صويً يسمى الدال، واحر فيمي هو المدلول، وتغيّر الدال أو حزء منه يستتبع بالضرورة تغيّر المدلول. فالقرق مثلًا بين (كتب) و(كابّب) ليس قرفًا في الصورة الكتابيّة فقط، يل هو فرق صوي في القام الأول، الحتلف فيه الدال في الأولى عن الدال في الثانية ". لما كان الأمركذلك، فإن التحليل اللساي للصوص اللغوية بيداً بالأصوات باعتبارها العاصر الأولى التي تكون الكلمات أو الوحدات الدالله، ثم ينظر في بناء الكلمة من حيث شكل الوظيفة، ثم ينتقل إلى التركيب، ثم إلى المعنى المحمى أو السياقية ".

يُولِها حدَّ للبحث بحدُ الترتيب مع ما يتهالي مع تقسيمات البحث، فيبدأ بالبحثالي في حماء وَدُ الكلمة المفردة صورتيا، ثم صرفيا، فم معجميًا،

<sup>1 -</sup> الحُبَاحِ وَالْحَقَيِلَةَ وَأَمَاقَ التَأْوِيلُ مِنْ \$49

<sup>2 -</sup> وتبتلس : مراسسة الليب الصرفيسة فني منبوع اللبسانية: الوصفينة المفصنية لمحمسه عينه القصنية النجار العارسة المومسوعات بينزون الخابعنة الأولسي 2006 من 22 - 23.

<sup>3-</sup> ينظر : مدخل إلى علم اللغة محمود فهمي مجاري دار الثقافة: الفاهرة ط الثانية 1978. ص 18

#### أولًا : الحجاج على المستوى الصوتي للكلمة

المتوت لغة ؛ الجرس، والجمع أضوات، وهو حنس لكل ما وقر في أذن السامع!!. وعرَّف . مب الصوت : بأنه الهواء المنضعط عن قرع حسمين، وذلك ضربان : صوت بحرَّه عن تنفس شس، كالصوت الممثل، وتنفس بصوت ما، والمتنفِّس ضربانُ : غير اعتماريّ، كما يكون من (مُحادات والحيوانات، واختياريّ كما بكون من الإنسان. وذلك منزمان : ضرب باليد كصوت الدود وما يجري ممراه، وضرب بالفم في نطق وغير نطق. وغير النَّطق كصوت الناي، والنَّطق منه : وأما مفود من الكلام، وإما مركب كأحد الأنواع من الكلام، ١٠٠٠.

وأنصوت لغويًّا كما عزقه ابن حتى : بغرض بخرج مع النفس مستطيلًا متصلًّا، حتى يعرض له ا. خلق والفم والشفتين مقاطع تشيه عن امتداده واستطالته، فيستى للقطع أبنما عرض له حرفًا. و. حمد أحراس الحروف بحسب احتلاف مفاطعها الله، مما يعني أن هناك حرَّثًا صوتيًّا عنتلفًا لكلُّ أُ حرف معضمي بحسب اختلاف مقاطع الأصوات، وهو ما حاول أن بيهُم ابن حنيّ ف كتابله : وَ ﴿ وَمَا لَكُونَ مُ وَمَنَّا مُنَاعَةَ الْإَعْوَابِ }. فريطه في الحصائص باللغة، فعرِّف اللغة بأنما مجموعة من و المحمدات، المؤلفة، قائلًا : وحدَّها زأي اللغة ) أنما أصوات يعبَّر بَما كلِّ قوم عن أغراضهم الله وكأنما عِلْمُوم بَدَيْكَ إِلَى الغرض التواصليُّ التداولِّ للغه أما الصوت عند الجاحظ فهو ءالة اللفظ، والجوهر و التأنيف، التقطيع، وبه بوحا. التأنيف، الله

﴾ وقال كان للغويس العرب حهودهم المنسيرة في هذا المجال، فكان الخليل زت : 175 هـ) في المين) أول من حمل الصوت اللغوي أساس اللغة المعجميّ، و اأوَّل من النفت إلى صلة للموس الصوي بالدراسات اللغوية الصرفية، الضرفية والنحوية، ولذلك كان للدراسة الصونية من الله المسبب كبير، فقد أعاد النظر في ترتيب الأصوات القديمة، الذي لم يكن منها على أساس ﴿ وَلَا عَلَى أَسَاسَ لَغُويٌ، فَرَبُّهَا مُحسِبِ الْحَارِجِ لِي النَّمْ، وَكَانَ ذَلَكَ فَتَحًّا جديدًا، لأنه كان المعالمة الل معرفة عصائص الحروف وصفانها إا



وعظر السان العبري و من 67 ومصمم مشاييس اللغد ج3 . بن 10 والغربات في غريب القران من 201 - 202

موسنات قالابهراب أسو العنب علسان بس جنس دراست وطقيلون د حسين دينداوي دار القليم "دمشيق البليع". معاد 1998 ج 1 من 6 المحاليس أبو الفتاح علمان بن جس طفيق محمد على السجار عالم الكتب يبيون الدادعة الأولى 2012 س67. والمقيدان والشدين الجواه الأول بسراك

أوُلُي الدمو العربي فواعد وتدفيهن على النهج العلمي المديث حهدي الخرومي القاهرة الطبعة الأبل، 1964 من 6

وقد عمل الخليل على تحديد الخصائص الصوتية لكل حرف من الحروف، ليحلص إلى صبه التفاعل الحقيقيّ بين الأفكار والأصوات"، وهو ما نادى به علم اللغة الحديث. يقول در سوسير : وإن المادة الصوتية ليست أكثر ثبوتا، ولا أشد تحديدًا من الفكر، وهي ليست فالنا تصب فيه الذكر بالضرورة، بل هي مادة مرنة تقسم في كل حالة إلى أجزاء مندرة لتوفر الدوا. أست فيه الذكر بالضرورة، بل هي مادة مرنة تقسم في كل حالة إلى أجزاء مندرة لتوفر الدوا. اللغة - على أنها ملسلة من النفسيمات المتحاورة الني حددت على مستوين : المستوى غير المحدد للأفكار المكذسة، ومستوى الأصوات... إن الدور المير للغة بالنسبة للفكر ليس وسبلة أصوات في ظروف إلى التمييز عن الأفكار، بل القيام بوظفة حلقة الوصل بين الفكر والصوت، في ظروف أ

أما ابن حتى فكان أول من استعمل مصطلحا لعويًا للدلالة على هذا العلم ما زال مستعملاً حتى أما ابن حتى فكان أول من استعمل مصطلحا لعويًا للدلالة على هذا العلم ما زال مستعملاً حتى الآن، وهو وعلم الأصوات، أنه وهو وعلم الأصوات، أنه ورف المعجم العربي وفي مخارجها ومنارجها، وانقسام أصنافها، وأحكام بحهورها ومهمومها، وشديده، ورضوها، ومصنوبها ومعتلها، ومصنوبها ومصنوبها ومصنوبها ومصنوبها ومصنوبها ومصنوبها ومصنعليها ومنحفضها، إلى غير ذلك من أجناسها، أنه وبحث أيضًا ي المقروق بين الحرف والحركات، يقول القروق بين الخرف والحركة، وأين عمل الحركة من الحرف: هل هي قبله أو معه أو بعده ؟ واذكر أيضًا الحروف التي هي قروع مستقبحة، والحركات التي هي مروع متقبحة، والحركات التي هي مروع متولدة عن الحروف التي هي خروع مستقبحة، والحركات التي هي مروع عنولدة عن الحروف. واذكر أيضًا ماكان من الحروف في حال سكود له غناه الحروف عن حال سكود له عنول الموقعة، وأولدة عن على مدال مناوت أصواتاً مقطعة، ثم كيف الفاظها إذ أشكاها، والغرض في وضع واضعها، وكيف ألفاظها ما دامت أصواتاً مقطعة، ثم كيف الفاظها إذ أساد أماء معزفة، ما الذي يتوالى فيه إعلالان بعد نقله، عما يقى بعد ذلك من الصحة على قدم صارت أسماء معزفة، ما الذي يتوالى فيه إعلالان بعد نقله، عما يقى بعد ذلك من الصحة على قدم حاله، وما يمن تركيه وما يعسن وما يقبح فيه عما ذكل حرف منها باتها أغترف فيه ذكر أحواله وتصرف في الكلام من أصلية وزيارة في قود فيما بعد لكل حرف منها باتها أغترف فيه ذكر أحواله وتصرف في الكلام من أصلية وزيارة في قود فيما بعد لكل حرف منها باتها أغترف فيه ذكر أحواله وتصوف في الكلام من أصلية وزيارة في وصحته وعلمه، وقلبه إلى غيره، وقلم فيها باتها أغترف فيه ذكر أحواله وتصوف في الكلام من أصله ورباعه وصحته وعلمه، وقلبه إلى غيره، وقلم الهاء هو ذكر أحواله وتصوف في الكلام من أصباح المهاء المهاء والكلام من أصباحه المهاء والكلام من أصباعه المهاء المهاء والمهاء أعلاق عده والكلام من أصباعه المهاء أعلام عرف منها باتها أغترف فيه ذكر أحواله وتصوف في الكلام من أصباعه المهاء المهاء أعلام المهاء أعلام المهاء المهاء أعلى عرف أعلى عرف منها باتها أغترف فيها باتها أعرف المهاء المه

<sup>1 -</sup> ينظر : الصوت اللغوي في الفرآن محمد حسين الصغير داراللؤرغ العربي بيوت ؛ قبتان الطبعة الأولى 2000م بن 49 2- علم اللغبة العبائر فريشان دي سوسبير ترجمية : يونييل يوسيف عزييز مراجعية : حاليك يوسيف للطليس دار أضاؤ عربية يعبداد الطبعة الثالثية 1962 من 131 - 132

<sup>3 -</sup> ينظر : الحموث اللغوي في الفرأن من 56

<sup>4 -</sup> سر صاعة الإعراب: ح 1. ص 4

e - السابق ج 1. ص 4 · ف

وه. شخرت المباحث الصونية في الدرس اللغوي العربيّ كغيرها من المباحث اللغوية لبيان أوجه إم مخار في القرآن الكريم، في الصوت اللغوي في القرآن قد بحث متنائزا هنا وهناك في مفردات مغه منامع عليها حملة من الأعلام المؤربين الذين اتسمت حهودهم بالوضوعية والتحرّد وبيان أصفحه كان بنهم : على بن عيسى الرمائي (ت : 386 هـ) وأبو بكر الباقلايّ (ت : 444 هـ) وتحمد بن الحسن الطوسيّ (ت : 460 هـ) وحار الله الزخشريّ (ت : 538 هـ) وأبو أم على الطبرسيّ (ت : 548 هـ) وعبد الله بن عمر أم المراسية المنافع وبدر الله الزخشريّ (ت : 548 هـ) وعبد الله بن عمر أم الدين السوطيّ (ت : 191 هـ).
أما الدراسات البلاغية التي اشتملت على خصائص الأصوات فقد لحثت على أيدي علماء أما الدراسات البلاغية التي اشتملت على خصائص الأصوات فقد لحثت على أيدي علماء أما من المائي، وتزاحم الأصوات في قبول ذائقتها النطقية أو الشميّة ورفشها، من مالل : تنافع أم وضاحة اللفظ المفرد، بماهو معلوم في أم فرض، تلاؤم الأصوات، التعقيد اللمثلي، التعقيد المنوي، فصاحة اللفظ المفرد، بماهو معلوم في أم في هذا المباحث بما بنعلق بالصوت منهاء"!

وانطلاقًا من هذه المقدّمة حول الستوت وأهيته، والعناية به في الدّرس اللغوي العربي بنساء لل المؤتمة : هل يمكن اعتبار الموسيقي وافقًا من روافقه الحجاج ؟ تحسب على ذلك د. سامية الدريدي أفقول : ويمكن اعتبار الموسيقي وافقًا من روافقه الحجاج من جهة استبلاء ما وُقع على النفوس، وامتلاك الأسمام للأسماع، وما كان أملك المسمع كان أفعل باللت وبالنفس، هم والتقوس تطرب بهلا شلق لأصوات الحروف عند التلاقها في الكلمات، وعند التلاف الكلمات في التراكيب إذا ما وُقي قائلها في المنازما وحسن ترتبها، وهذه الأصوات قادرة على إلمارة للشاعر واستحاشه الانقمالات التي يتوقف المنها نوع من الاستحابة السلوكية أو العقلية أو الانفعالية. ثم إن الصوت له القدرة بحسب وقعه في المارة الخيال - كما تقول د. سامية المديدي - لا يتعارض مع الحجاج بل بقتضه اقتضاء، وكانت الموسيقي المنبقة عن أصوات الحروف المعرب والإنتاع المناس روافلها لتحييل، فمعي ذلك أضا رأي موسيقي الكلمات) حصومساعد في إنجاز عبال المحجاج والإفتاع في إنسان البه د. سامية، هو مثل المحجاج والإفتاع في أصاب المدي أشارت إليه د. سامية، هو مثل المحجاج والإفتاع في التحسيم وإثارة الخيال الذي أشارت إليه د. سامية، هو مثل المحجاج والإفتاع في المحجاج والإفتاع في المحجاج والإفتاع في معرض حديثه عن الحائب الصوق في صناعة الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاج والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاج والإفتاع في المحجاج والإفتاع والإفتاع في المحجاج والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاج والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاج والإفتاع المحجاء والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاء والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاء والإفتاع الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاء والإفتاع المحجاء المحرف حديثه عن الحائب الصوق في صناعة الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاء والإفتاع المحجاء المحجاء المحرف حديثه عن الحائب الصوق في صناعة الألفاظ يقوله : وفاغلم المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحتاء والوقبة المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والوقبة المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والإفتاع المحجاء والوقبة المحجاء والإفتاء والوقبة المحجاء والإفتاء والوقبة المحجاء والوقبة المحجاء والوقبة المحجاء والوقبة المحجاء والوقبة المحجاء والوقبة المحجاء والوق

أ - الصوت اللغوي في الغران ص 78 - 79.

أخباع في الشعر العربي. ص 127...

<sup>\$ -</sup> بنظر: الحجاج في الشعر العربي. ص 126.

انَّ الأَلفَاظُ تُحرِي مِن السِمِع بَحرِي الأَسْحاصِ مِن البِصِرِ. فَالأَلفَاظُ المُولَة شَخَيَّلُ فِي السِمِع كَأَشْخَاصَ عليها مهابة ووقار. والأَلفَاظُ الرقيقة تتحيل كأَشْخَاصِ ذي رَمانة ولين أَخلاق ولطَافة مزاج. وهذا ترب الفاظ أبي تمام كأَضا رِحالَ قد ركبوا حيوهُم، واستلامُوا سلاحهم، وناهبوا للطراد، وترى الفاظ البِحتريّ كانها نساء حسان عليهن غلائل مصغات، وقد تَعلَّقُ بأصناف الحلي" ، فالأَلفاظ المُوفقة فادرة علر تحسيم للعاني وتحسيدها بأصواقا، ويقدر نصيبها من التوفيق في ذلك، فإنَّما تتمكن من إحضار المعر في ذهن المُتلقى كأنه مشاهد، ثما يؤدي به إلى التسليم والاقتناع،

والرسول غائر بما امتاز به من فصاحة وفدرة بيائية فافت كل فصاحة بشريّة كان يوطّف الكلمة في سيافها توضّفًا شاملًا، مستثمرًا كل الطاقات الصوئيّة والدلاليّة والمحميّة والصرفيّة للكلمة. فالكلمة في البيان البيريّ ، تقتّل وحدة صوئيّة دلاليّة لها إبفاعها وجرسها المفافي من جهة، والعامُّ الذي يتّسق مع ما حوله من إيفاعات أو وحدات صوئيّة متعددة من حهة أعرى، مؤدمًا أغراضه في كل حال بالقدر الذي يتطلبه الموقف، والحال، وأسلوب النعبيرة.

والمنانب الصوقي للكلمة بما له من حرس وإيقاع في الأذن يقرك أثره في النفس ترغيبًا أو ترهيبًا أو حلافهما، دون إنكم نفك عن الحانب الدلائي والممنوئ المكلمة، ويذلك بلتقي الحانبان في أداماً غرض التأثير، وتحفيق الإقماع المنشود.

 <sup>195 -</sup> الثل السائر ع1. ص 195

<sup>2.</sup> بنظر ولالة الألغاظ ص 195

ال- من الإصابات الملائية واللغوية في أســــــلوب الديث التــور الشروف. ص. 117.

<sup>100</sup> on Sand 4

وقد كان الرسول بني يتحق الألفاظ تحيرا يقوم على أساس تحقيق الموسيقى المنسقة مع السياق، فكان مستعمل الألفاظ ذات الحرس الموسيقي الناعم السلس في مواضع اللين والرفق والاستيشار، ويستعمل الانفاظ ذات الحرس الموسيقي القوي التقبل الفحم في مواضع القوة والشدق، ومن ذلك :

- قول ﷺ : وعجبًا لأمر المؤمن إن أمره كلَّه عيره وليس ذاك لأحد إلا المؤمن، إن أصابته منزاء شكر فكان حيرًا له، وإن أصابته ضرًاء صمر فكان حيرًا له، إلا.

ففي الحديث عدّة ألفاظ يوحي حرسها بمعاني الابساط والسرور مثل (سرّاء) التي تجاور فيها حرف السين المهموس عن مع حرف الراء المكرر، الموحي باعتزاز المشاعر وتدفقها أثناء القرح والسرور، ومثل ولك كلمة (شكر) التي احتمعت فيها حروف الهمس والاستفال والرخاوة، لندل على الحالة النفسية التي يكون عليها الشاكر من الهدوء والسكينة، كما دلّ توالي حركة الفتحة في المروف الثلاثة على الإنطلاق والانساط المتناسب مع حالة الشكر، أما كلمة ضرّاء فتحاور فيها حرف العشاد الفوي ولان يُحدّ من أقوى حروف العربة، يحرف الرّاء المكرر ليامل على حالة الشدّة والكرب التي يعيشها فلسان، ونُطق حرف الطاد مما في من انجاس للنفس بقابل حالة الشدّة عند المؤمن حال المصيبة، ولكرت المؤمن حال المصيبة، ولكرت المؤمن حال المصيبة، ولكرة دواي المؤمن حال المصيبة، ولكرة دواي المؤمن حالة الشدّة عند المؤمن حال المصيبة، ولكرت المؤمن عالم المحرف المناد، والأدب مع الله في كل فضائه، فناسب ذلك استعمال حرف الصاد المفحم المجهور المؤمن كلما تكرر نزول البلاء به،

ومن الشواهد أيضًا قوله ١٠٤ : ومَا يُعيبُ أَشْرُبِنَ مِنْ وَمَسَّدٍ، وَلاَ تَمَسِّ، وَلاَ سَقَّم، وَلاَ أَعْرَنِ، حَنْى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْدَانِهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْدُهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَنْدُانِهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْدُهُ عَنْهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْدُ إِنْ اللهُ عَنْدُهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَالْمُ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَالْمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالْمُعَامِعُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالْمُعُمْ عَلَا عَلَاعُمُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَا عَنْهُ عَلَاعُمُ عَنْهُ عَلَاعُمُ عَلَا عَنْهُ عَنْ عَلَا عَنْهُ عَلَا عَلَا عَلَمُ

مرضع الشاهد كلمنا (نُصَب، ووَصَب) التي تجاور فيهما حرف الصّاد، حرف الصفير المستعلى أيها فيه من حدة صوتية، مع صوت الباء الانفجاري المهور، وهو ما يناسب حال الشدّة والتعب الولادي المفصود في الحديث.

لَّهُ - ومن ذلك قوله عَلَمُهُ: وإنَّ اللّه نِحْتُ الْعَبْدُ النَّقِيُّ، الْغَيِّيّ، الحَّفِيّ، الحَفيث والت في الحديث واللات كلمات عملي نفس الوان السرق (قبيل) متعهد بالياء المضعفة. والحلوي على دلالات متقاربة

<sup>﴾ ،</sup> رواد مسلم كتاب الزهد والرقائق باب اللؤدن أمره كله خين ح 2900.

اً بهنشر : صداعات الخروف ومعارجها الخراص منا البحث من كذات : الأمنيات التعوية. إبراهُيم أنيس مكتبية تهنسة ممسن أهمين دان، داخرس 17 - 30 و من 46 - 90.

<sup>👪،</sup> رواه البخباري كشباب للرئيسي بيناب ماجباء شي كشبارة السرس ح 5642. ومصيلتم كشباب البير والصالبة والأناب. بياب أسواب والصيام فيميا يصيب مستر ضبرش أو خبرن أو نجبو شبات ح 2572 واللغبية السم.

<sup>🕻 ،</sup> رود مسلم. كتاب الزهد والرفائق ح 2965 .

تتصل بالعبادات القلبية، واحتمعت فيها حروف تتناز بالرحاوة والسلاسة والاستفال والهمس؛ بما إن هذه الصفات من ضعف بناسب معاني اللطف والخفاء والخشوع القلبي التي ينهض بما الممن المنحمي للكلمات، إضافة إلى ما تؤديه الكسرة التي توسّطت كل كلمة من الكلمات من معاني الاختفاض والزفة والتواضع المتناسبة مع معاني الكلمات.

- ومن ذلك ما حدّث به عَنْ أَسَامَةً بْنِ رَبْدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنَهْمَا : أَنَّ اللَّهُ لِللَّبِي عَلَّمُ اللَّهُ عَنَهُمَا : أَنَّ اللَّهُ لِللَّبِي عَلَّمُ أَرْسَلَتَ إِلَيْهِ، وَهُو مَعَ النِّبِي قَلْ وَسَعَدُ وَأَيِّ، وَغَيْبُ : أَنَّ اللَّهِي قَدْ خَصِيرَتْ فَاطْهَدْنَا، فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا السَّلَامَ، وَبَعُولُ : وإِنَّ لِلَّهِ مَا أَحَدُ ومَا أَعْطَى، وَثُلُ شَيْءٍ عِنْدَهُ مَسَمًى، فَلْتَحْسِبُ وَلُسُمَةً مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ، فَقَامَ النَّبِي عَلَيْهِ وَقَمْنَا، فَرْفِعُ الصَّبِي فِي حَجْرِ النَّبِي عَلَيْهِ وَنَفْسَهُ حَلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ سَعْدٌ : مَا هَذَا بَا رَسُولُ اللَّهِ ؟ قَالَ : وَقَدْهُ رَحْمَةً وَضَعْهَا اللَّهُ فِي حَجْرٍ النَّبِي عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَسَعْهَا اللَّهُ فِي حَجْرِ النَّبِي عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَسَعْهَا اللَّهُ فِي عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ، وَلا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ إِلَّا الرَّحْقَاءَ، اللَّهُ فِي قَلُوبِ مَنْ شَاءَ مِنْ عَبَادِهِ، وَلا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادٍ، إِلَّا اللَّهُ فِي قَلُوبِ مَنْ شَاءَ مِنْ عَبَادِه، وَلا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ، إِلَّا اللَّهُ فِي قَلْمِهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَبْدِهِ إِلَيْهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ فِي قَلْمِ مَنْ شَاءً مِنْ عَلَيْهِ وَلَا يَرْحَمُهُمُ اللَّهُ مِنْ عَنْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ فِي عَلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ إِلَيْهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَلْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُلْعُلُمُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُه

الزحمة في اللغة : الزقة والتعطّف ". ووالزحمة رقمة تقتضي الإحسان إلى المرحوم، وقد تُستعمل تارة في الرقمة المؤدة، وتارة في الإحسان المحرّد عن الرقمة نحو : رحم الله قلاناً. وإذة ؤصف به الباري قليس يواد به إلا الإحسان المحرّد دون السرقة، وعلى هذا رُدى أن الرّحمة من الله إنسام وإقضال، ومن الأدمين وفية وتعسطف "، وتكررت الكلمة ثلاث مرات يصيغ محدلة : (رحمة، يرحم، الرّحاء) فأوحت الحاء ما قبها من بحد بحال الرقمة المنبعثة من الغلب، وبعدل الحمان والرّفق، حاصة مع محاورة المنحاء ما في الميم من ذلاقة تناسب حالة التدفق الشعوري الملازم للرّحة.

- ومن الأمثلة قوله ﷺ: وإن شرَّ الرَّعَاء الحُطْمَةُ ٥٠٠، والحُطْمَةُ وهو العنيف في رعيته لا يرفن تحا في سوفها ومرعاها، بل محطمها في ذلك، وفي سقبها وغيره، ويرسم بعضها ببعض بحيث بوذيها ويُعطمها والمُعطمة والمُعطمة والمُعطمة والمُعطمة والمُعطمة الله يكان يكان يكان يسمع صنوت تحطّمها من أصوات الحروف، وجرسها.

- ومن ذلك أنه يثلث نال يوما الأصحابه: «ألا أَشْيَرُكُمْ بِالْحَلِّ الْمُثْبَةِ؟ قَالُوا: بَلَى. قَالَ: كُنُّ ضَيْبِ مُنْضَمَّقَبٍ. لَوَ الْمُسَمَّ عَلَى اللهِ الْبَرَّةِ. أَمَّ قَالَ: أَلاَ أُخْيِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ قَالُوا: بَلَى. قَالَ: كُنُّ خَيْلِهُ جَوَّاطٍ مُسْتَكْمِرٍهِ ".
 عُمُلُ جَوَّاطٍ مُسْتَكْمِرٍهِ ".

<sup>1 -</sup> رواه البخاري. كتاب الرضل بلغ عيادة الصبيان ح 5655, واللفظ لم ومسلم كَتْݣُوا الْفِئالْدِ بْلِّ البكاء على البندح 923

<sup>2 -</sup> ينظر: لصان العرب ج 12 ص 230 مادة ترمم).

<sup>3 -</sup> المفرطات هن 191 .

<sup>4 -</sup> رواه مسلم. كتاب الإمارة باب فضيلة الإمام العادل وعقوبة الإثار ح 1830

<sup>8 -</sup> صحيح مسلم بشرح الإمام النووي الإمام بحين بن شرف النوبي مكتبة الرياس القديثة الرياس د تدرح 12. س 216

<sup>6 -</sup> رواه البحساري كشاب التفسيير جناب (عضل بعب ذاليك زبينم) القليم / 13. ح1918, ومسلم كتباب الجنبة وصفية تعيمها بناب السار بديلها اللبنارون والمنية بديلها الصفيفاء ح 2853

. خصف (بقتح الصاد) قبل: من يستضعفه الناس ويحتقرونه لضعف حاله في الدنيا، وقبل المستفحة الناس ويحتقرونه لضعف حاله في الدنيا، وقبل المستفحة : رقة القلب ولينه للإيمان. وقوله : «لو تحد، على الله لأبروه أي : لو حلف ينها طسئا في كرم الله تعالى بإبراره لابره. وقبل : لو دعاه المستفحة من وقبل : مو الخليط. وقبل : الشديد من كل شيء، وقبل : الكافر. وقال أنه وها المستفرية العظيم العنق والبطن، وقبل : الشديد من كل شيء، وقبل : هو القصيم المستفرية العظيم العنق والبطن، وقبل : هو القصيم المستفرة الواو ثم ظاء معجمة وهو المستفر، وقبل : المحتجر اللحم، وليس المستفحة الم

وصع الشاهد في الحديث (عُتُلُ حَوَّاظ) فكاتنا الكلمتين صوّرت معناها من حلال المعدد، فكلمة (عُلُل) بتوالي ضمتين في أولها حايث لقيلة، وسوّرة لغلظة الموصوف وعنف، أم أولها حايث لقيلة، وسوّرة لغلظة الموصوف، وشدّة المعدد، وتركبر صفة الغلظة والشر فيه. والكلمة مصوّرة يشدّة حروفها، وصعوبة نطقها، واحتماع أبيه الشدّة والاستعلاء فيها نفسية الموصوف الفظّة، فلستكيرة، المتعالية على الخلق، كما صوّر أبي حواظ روح الاستعلاء، والترقع عن الناس، والإمعان في هذا الدكير. كلنا الكلمتين ثقيلة الوقع لادن ما عائل تقل الموصوف، وتظافرت فيهما الحروف بمحارجها وصفاها، وتوزيع الحركات المحلمة في تصوير المنبي، وتحسيده.

ي العربية فقد ثبين نما سبق أن كل حرف معجمي في العربية له حرس صوفي وحصافص قيزه في عدد، وأن أصوات الكلمة الراحدة تضاعل فيما يسها من جهة، وتنفاعل مع الأفكار والمعاني مهمة أسرى، ويسج عن صدا التفاعل إثارة الخيال والمشاعر عما بجعلها أداة مهمة من أدوات المعام، إذ التأثير في الأسماع يفضي إلى إثارة المشاعر، واستحاشة الانفعالات التي يتولد عنها نوع في الاستحابة السلوكية أو العقلية أو الانفعالية.

ومن الكلمة في الحديث النبوي بما لها من دلالة إنحائية نابعة من تركيبها الصوق، ومن الله المساق، ومن المسات هذه الأصوات واختلافها جهزًا وهمشا، وشقة ورحاوة، وإطافها وانفناخا، واستملاء عنالاً، وترقيقًا وتفحيمًا، وكما بين الصفات بعضها البعض، وما بينها وبين المماي من تلاوم المساق، فضلًا عن تصوير بعض الكلمات لمعناها بأصوات حروفها عساملًا من عوامل المساق، فد والأصوات لبست محض أجراس عام. وعساملًا من موامل البيان والموضوح المسؤر في السياق، فد والأصوات لبست محض أجراس

معزولة عن الدلالة، الله هي عامل من عوامل تمكين معنى الكلام وإيقاعه في نفس السنامع، ومـ ثُمّ قهي جزء من استراتيجية الإقناع عبر التأثير بواسطة صور سمعية تتوجه إلى الأذن والعقل في ا-

وبما أن الحديث النبوي هو إن أصله خطاب شنهي، فإن النبي الله اعتلى كما لاحظ البحد بنجير الإلفاظ تغيرا بنبي في جانب منه على أساس صول، كيث استثمر قدرة الأصوات وطافتها الهجاجية في بناء الخطاب. فاستعمل الألفاظ ذات الجرس الموسيقي الناعم السلس في مواضع للن. مثل: (سراء، شكر، النقيّ، الحفيّ...)، واستعمل الألفاظ ذات الحرس الموسيقي القوي النقبا، الفحم في مواضع القوة والشدة، مثل: (ضرّء، نصب، وصب، الحظمة، عتل، حوّاظ...) وكانت أسوات الكلمات تنعان في كل مرة مع معانيها وينجم عنها الأثر النفسي والعقلي المفضى ا الغاية الحجاجية والنداولية الموساة..

# ثانيًا: الحجاج على المستوى الصوفي للكلمة

العقرف في اللغة ردّ الشيء من حالة إلى حالة أو إبناله بغيره، وصوفة : حطه يتقلب في أتمام كثيرة وجهات مختلفة، فتصريفُ الرّياح والسحاب والقلوب بعني تحويلها من جهة إلى أحرى<sup>ه.</sup>

أما في الإصطلاح فهو وتغيير في بنية الكلمة لغرص معنوي أو الفظي وهو. والغرض المعنون الم يكون بمحويل الكلمة إلى بنيه مختلفة لندل على معان مقصودة المثلفة كتحويل المصدر إلى المراع الفاعل، واسم المفعول. وكالتحويل إلى التثنية، والجمع، والتصعير ونحو ذلك، والغرض اللفظي المقصاد به التغيير الحاصل لقصد التحقيف، أو الإلحاق، أو التحلص من التقاء الساكنين.

ويُعدّ علم الصّرف أو (التصريف) من العلوم العربية المهمة، وترجع أهية هذا العلم إلى أهم، المجال الذي يتعامل معه علم الصرف العريّ، فهو علم بتعامل مع البنية الصرفيّة المجردة، حبث به يدراسة بنية الكلمة في ذاتها، ويقوم على رصد التغييرات البنيوية النحتية (العميقة) التي تمثّ بده الكلمات، وتحديد ما بطراً على الأينية من تحوّلات تأتى سابقة على مرحلة التركيب اللغويّ، التي





<sup>1 -</sup> فعنمية اللفظ وللعشي ج) من 159.

<sup>2 -</sup> يستقل السيان المرب ع9. ص 109، مناة (مبيقة والقرات ماية المسافية عن 283 . 2 - يستقل المسان المرب ع9. ص 109، مناة (مبيقة والقرات ماية المسافية المسافية المسافية سيوت بالظالم الم

و - أوسع المسالك إلى الميذابن مالك عبد الله جمال الدين بن هشام. بدأ 20% الكنية العصرية. بيروث م طال تراح 4 ص(30%)
 4 - ينظر ، نشرة العرف في فن السراء فيما المبالي والرائكيان البياس درط درد من 40%

رًا المنصولات الصرفينة فسي نبسة الكانب له العرب به دراسية فسي منات الإغسلال (غيوس للكشياب) و أخجد محصد الصغيير موفع الدكتور التسليب (http://kenanacoline.com/

والنظام الصرقي في اللغة العربية بنبتي - كما يرى الدكتور تمام حسان - على ثلاث دعائم :

-1- بمموعة من للعاني الصرفيّة التي يرجع يعضها إلى تقسيم الكلم، ويعود بعضها الأحر إلى يَرْكُورِيكَ الصيغ.

2 - طائفة من المبالى، بعضها صبغ بحردة، وبعضها لواصق، وبعضها زوائد، وبعضها مباني أدوات.
 3 - طائفة من الملاقات العشوية الإنجابية، وهي وجوه الارتباط بين المبانى، وطائفة أخرى من قل ما للجلافية أو المقابلات، وهي وجوه الاحتلاف بين هذه المباني، (1).

واجث الصرقى بدور في الأساس حول تجديد المتغيّرات الداخليّة الطارئة على بنية الكلمة أيّا إذ الذن وضعها، سواء أكانت سابقة أم لاحقة أم وانعة داخل السلسلة الصوتية للكلمة العربيّة، وهذه المدات الداخليّة هي التي تشكل مدار المسألة الصرتيّة، وهي التي تساهم في تشكيل المعنى، مل المجالية عصرًا فعالًا في خلق المعنى ".

وتعد السيغة السرقية الكامة أداة من أدوات التأثير في الحطاب الحجاجي، بما تحزفه من أمال تضاف إلى معناها المعجمي، فالمتكلم بختار صبغة صريقة عون غيرما لدمر عن موفقه تحاه موضوع الخطاب، والرساقة التي يريد إيساقها المعتلقي، مراعبًا في ذلك احتبار الصيغة الأنسب السياق، فالصيغة الصرفية ترتبط بما ترد في من تراكيب نحوية (النظم)، وباحتماع حصائصها السيد والتركيب والتركيب المعتلم والمتحلم المحافظة المتواصل، يحيث بمسكن اعتبار المعض مقومات هذه البية وسائل المعبير عن الأنماض السواصائة [والمحاحة] التي يسعى المتكلم المتعققها في طبقات من المقامات معينة، "، فأنهة الكلمات يمكن أن تتحول إلى راف إقاعي المعام إذا ما روعيت الملاءمة بينها وبين الحجج الاستدلالية عبر اللغوية في الحطاب".

ويصعب الحديث عن اطراد صيفة سرقة بدلالة بعينها، وارتباطها بـــأداء وظيفة حجاجّة في كامل الـملوّنة موضوع الدراسة، ولكن يمكن تلمس الدور الحجاجيّ لبعض العبيغ الصرقية في

اللغة العربية معناها بمبتاعا و تبام حسان عالم الكنب القاهرا، ط الثالث: 1900. ص 60

إلى منسية اللفظ والعنس وتنظرية الشعر عند العرب إلى إن من 151.

إلى من اللغة في الكليسة في فينتها الكانسة من تربيب سرونها وبركانها فينظر السال العارب ع قاس اللغة في الركاف المسال العارب ع قاس اللغة السرونية المن مناس كان من كان على معتس كان هو معتس الورفيد، المناب الشار في معتس كان هو معتس الورفيد، أنه والمناب الشار الثال المناب ا

ومد الأمكار التي بتكنين منها العنس العام للجملة؛ استاسح البسنة من اللعنة ص 170؛

<sup>4 -</sup> كلسانيات الوطيقية، ص 72.

<sup>\$ -</sup> بطر اللجاح في الشعر العربي 100.

الحديث النبوي في سباقات مخصوصة استدعى فيها المقام صبعة صرفية دون غيرها لما كان إمّا. المحاطب يقتضها خاصة أكثر مما يقتضي غيرها، وهذا النوع من الانتضاء القاميّ هو ما سّره بعض اللغويين القدامي مشاكلة اللفظ للمعني"، وسمّاه أحرون تنكيناها، إشارة إلى أن الحيار كلمة بعينها يقتضيها للقام كان لكنة، والنكنة هنا نكنة حجاجيّة.

ومن أمثلة الصيخ الصرفية التي نحضت في بعض السيانات بوظيفة حجاجية ما يلي:

# أ/ اسم الفاعل

اسم الفاعل هو أحد المنتقات أنه التي تعمل عمل الفعل. وهو ما يجزي بحرى الفعل في اللفظ والمعنى، فأما في اللفظ فإنه جارٍ عليه في حركاته وسكناته. وأما في المعنى فدلالته على الحدث وعلى الزمن كما يدلّ الفعل 49.

وثبشتق اسم الفاعل من الفعل التلاثي على زنه فاعل "، ومن غير الثلاثي على زنة مضارعه، مع إبدال حرف المضارعة مبدًا مضمومة إن لم تكن مضمومة، وكسر ماقبل الأخر مطلقًا سواء أكان مكسورًا في المضارع أم مفتوحًا أقا.

وقد احتلف النّحاة في دلاله اسم الفاعل، فمنهم من برى أن الأصل في (فاعل) قصد الحدوث، وقصد النّبوت طارئ، وآنه إذا تُصد من اسم الفاعل أو اسم المفعول النّسوت لا الحدوث أصبح صفة مشبهة بعمل عملها، وإذا قصد من الصفة المشبهة الحدوث يجاء بحا على صيغة اسم الفاعل في نصل هذا الرأي الصرف بمقولة مشهورة للغويين هي أن الفعل يدلّ على الحدوث الفاعل في ونتصل هذا الرأي الصرف بمقولة مشهورة للغويين هي أن الفعل يدلّ على الحدوث

ا ويتظر البرهان في علوم القران ح 3 بي 234

<sup>2-</sup> غنزة أمن أمن الأسمع المصدي التنكيب بقوائمة : «غمو أن يقعسم التكليم إلى بأسنء بالذكسر مين دين غيرة ما يـــــ مصنعة لأجبل تكلية فين الذكور ترجيح محينية غلبي سيواه (يبييع القبران من 1122)

<sup>3-</sup> الأنستقاق الفية : هدونرغ لفيط صبح القياق اللفظين في المعنى والبابة الأسلوبة. فيستبدل باللفيط الثاني على معنى العصرة الإسلام على معنى الأصلى والمائة والأشتقاق والتي تعدد عنهاء الصرف هولفات على معنى الأصل والتي والتي المستوقع في الصرف هولفات الكلمية على أوجها الأناسية الموادع على الموادع على الموادع على معنوات على معنوات على معنوات المعنى الموادع الموادية والموادية المعنى الموادع الموادية والموادية المعنى الموادية الموادية والتي الموادية والموادية وا

<sup>4-</sup> ينظم: أوضح للسالك. ح 3. ض 16 والكلمة في التراث اللسائي العربي ص 241.

<sup>8</sup> ينظر الوضح للسالك ع 3 ص 243

<sup>6-</sup> بنظر: السابق ع 3 س 245

<sup>7</sup> سطر شدا العرف س 125

المحادة والاسم بدل على النبوت. يقول عبد القاهر الجرحاني : وإن موضوع الاسم على أنه وسرح والاسم على أنه وسرح به المعنى الشيء من غير أن يقضي تحدده شيئا بعد شيء، أما الفعل فعوضوعه على أنه بعد المعنى المشبت به شيئا بعد شيء والله على النبوت ؟ تعرض الدكتور السامرائي الا بنى الحدود السائلة فقال : وبقع اسم الفاعل وسطا بين الفعل والصفة المشبهة، فالفعل بدل على التحده و حدوث، فإن كان ماضيًا دل على أن حدثه تم في الماضي، وإن كان حالاً أو استقبالاً دل على أن حدثه تم في الماضي، وإن كان حالاً أو استقبالاً دل على أن حدثه تم في الماضية للشبهة، فإن أنها اسم الفاعل فهو أدوم وأثبت من الفعل، ولكنه لا يرقى إلى ثبوت الصفة المشبهة، فإن أنها أنها أنها أنها أنها أو يقوم) ولكن ليس تبوقا مثل تبوت (طويل، أو دميم، أو قصير) أنها المن الفيام إلى الجلوس أو غيره، ولكن لا يمكن الانفكاك عن العلول أو الدمامة أم مسره والحال أن سياق النص هو ما يرجح دلالة الصبغة على معنى من معابها دون الآخر.

قوله ﷺ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ مِنْ مِلْدِ إِلَّا سَبَعَلُؤُهُ الدُّخَالُ، إِلَّا مَكُفُهُ وَلَابِينَهُ، لَيْس لَهُ مِنْ بِقَائِمًا مَلْتِ، إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ كَانَ صَافِينَ يَخْرَسُونِهَا، ثُمَّ تَرْجُعَنَ اللَّذِينَا بِأَفْلِهَا لَكَانَ رَجَفَاتٍ، فَيْخْرَجُ اللَّهُ كُلُّ كَافِي اللَّهُ فَانِهُ . ﴿ .

كرد اسم الفاعل في المديث ثلاث مرات: (صافين، كافر، منافق) دالاً على البوت وللداومة أن كل مبرة. فالرسول بالله أواد أن يقيم الحرفة على حماية الله سبحانه وتعالى للمدينتين المقدستين معندة عظيمة عظيمة الشرة القادم الذي سنطال فتنه أن الأرض بما يكون معه من شبهات بفتن بحنا الناس، ولكنه مع كل ما يُؤتاه من قدرة ونوة يأحناد وأتباع لن يتمكن من وطه مكة والمدينة، لأن الله سبحانه وتعالى وكل ملاتكته الكرام بماستهما، فانتظمت بأمر الله - بما هي عليه من حلقة عظيمة هائلة - في صفوف تماثل صفوف المحدد من البسر تلقي الرعب في النفوس، والحارم قد يغفل أو يضعف، أو يحرس وقتا، دون المراجعة على المدينة الكرام المراجعة المراجع

ه ولائل الإعجاز من 174

ه معام الأنتية في العربية. فاضل السامرائي دار عمار عُمّان الأردر د. 1 د ت. ص 41 - 22

واد المحماري كشاب فضائيل المعيضة بداب لا يعضل الدحمال المعيضة ح 1681. ومسملتم كشاب الفرين واشبراط المستامة، ما بداب و 2943.

النبوت والملازمة، والديمومة والاستمرار، يمعنى أن الملائكة لا تتحول عن مكانما المحدد لها طرفة عنه وبدلك كانت الصبعة الصرفية رافقا حجاجيا مؤلزا في موضعها، وقرت حجة لا تتوافر عليها مسم المثلقة في المعنى مثل الفعل واصطفت، أو تصطفق)، إذ ليس المراد هنا حدوث فعل الاصطفاف فقط، وإنما أريد ثبوت ذلك ودوام، وقد أفادت الصبغة هذا المعنى وأكسبت الكلمة دلالة إضافه زائدة على المعنى المحمي للكلمة، إذ إن الصبغة الصرفية - كمنا يقول اللغويون - تمذ السام بنوع من الدلالة لم يكن ليصل إليها أو يتسورها دون استعمال صبغة بعينها الله وهو ماكان أبلغ في الإنباع والدلالة على حماية الله الكلمة لمكه والمدينة شرفهما الله في هذا الموضع، فالرسول تلا لم يوظف اسم الفاعل في الحديث نجرد الوصف والإخبار، وإنما محاحجة المتنفي بما يتولد عن اسم الفاعل في الحديث فيد عناية الله تمالى وحفظه لمكة والمدينة شرفهما الله في هذا الموضع، فالرسول تلا

وينطبق الأمر ذاته على صبغتي كافر ومنافق فالمراد هما في الحديث من كان مداومًا على الكفر والنفاق فحتم الله له يشر، فكان من أول مناصري الباطل ومتبعى الفتنة. والعياد بالله.

- ومن الأمنلة قوله على: ومن حلم، على يُمين سنّم، يَقْتَطِعُ بُمَا سَالُ المُرِيّ مُسلم هُو فَهُمَّ. فاجر. لَقِي الله وقو عليّه غُطْسِانُ هُ.

في الجاريث الشريف وعيد شديا، لمن يقتطع مال المسلم بيمين كاذبة، وهو غضب الله تعالى الشديد عليه الذي عبر عنه الرسول يلل به (غطبنان) على صيغة فغلان التي تدلّ على النشيع بالصفة إلى أبعد حدودها". للدلالة على شدّة هذا الغضب، فالغضيان هو المعتلى غضبًا الله وعيد شديد بلا شكّ احتاج إلى إنواج حجّة بُحتج بها على هذا العقاب، والحجّة اللغوية هنا أفرزتها صيغة اسم القاعل (فاحر) ولم يقل مثلاً (فحر فيها) لأن الفعل يدل على التحدد، فقد يكون فحر ثم تاب فيكون تحت مشيئة الله إن شاء غفر له، وإن شاء عدّبه، لكن الموصوف في الحديث كان ملازشا للكذب والعصيان، وحبس نفسه على هذه اليمين الكافية حتى مات على كذبه، ويتحول عنه، فمات فاحرًا، فاستحق عضب الله عليه، فكان لاستخدام اسم الفاعل في هذا للوصح دور حجاجئ في تسريغ العقاب المنتظر لهذا الفاحر.

١ - سَنِطْرِ: ولاللهُ الأَلْمِيْدِ. ص 47.

<sup>2 -</sup> وواه المحساري كتبيُّ الأيبان والسنون ساب فوات تعالس: إلى الديس يشسرون بعنهم اللَّه واباتهام استيَّا للبناء الانسال: 2 - وواه المحساري كتبيًّا الإيبان بالب ونهد من الانطاع حيل مستقم إسم فاجمة بالشار 1380

و - مقالان من لحبُّ - و المسلة ولنسبها بعل على حيارة الباطين والأمُتنالاء ابتظير : البخيل الصرفي تطبيق ولديب في الحدود العرب، على بهاء الدين بوجود المؤسسة الجامعية للمؤسسات والنشير والثوريع بهروت الطبعة الأولى، 1988، ص 177

<sup>4 -</sup> بيملز : معاني الأبنية في العربية. ص 62

<sup>5 -</sup> بنظر: لكشاف ح 1. ص 34

با كانت حكية اسم الفاعل في المثالين السابقين الطلقت من دلالة الصيغة على اللزوم
 با بي محجيها قد تكون نابعة من دلالتها على التحدد والحدوث في أحاديث أحر.
 با من ذلك قوله ﷺ : مثل البحيل والمُنتِق (وفي رواية المتصدق) ؛ كمثل رُحُلَيْن غلهمنا

﴿ يَصَرِبُ الرَّسُولُ مُثَارًا فِي هَذَا الْحَدَيْثُ الشَّرِيفُ مِثَالًا لَصَنْفَيْنَ مِنَ النَّاسِ يتكرر وجودهما في كل الله ومكان هما البخيل والتصدق. وقال الخطابي : هذا مثل ضربه ﷺ للحواد والبحيل شبّههما والمنائر أواد كل منهما أن يليس درعًا يستحرّ بماء والدّرع أول ما يُليس إنما يقم على موضع لْجُهِمْ وَالتَّدِيثِينَ إِلَى أَنْ يَسِلُكُ لَايْسِهَا يَدِيهُ فِي كُنبِهِ، وَيُرْسِلُ دَيْلُهَا عَلَى أَسْفَل بَدْنَهُ فِيسَتُمْر ﴿ وَهُوْلِ اللَّهِ مِنْ المُنْفِقِ مِثْلَ مِن لِيسَ درعًا سَابِغَة، فَاسْتُرسَلْتَ عَلَيْهُ حَتَّى سترت جميع بدَّمَه يخصم وحمل المخيل كرحل بداه مغلولتان ما بين دول صدره فإذا أراد لبس الدرع حالت يلاه أَيُّها وبين أن تمر سفلاً على البدن، واحتمعت في عنفه فازمت ترفونه، فكانت نُقلًا ووبالًا عليه من وقايه له وتحصين لبدنه. ٩٠٠. فالحجَّة القعويَّة البارزة في الحديث تحص بما المثل والصورة التشبيهيَّة لله بعد. وتأكدت هذه الصورة البيائية من حلال حجّة المطابقة التي صُدّر بها الحديث (البحيل/ الله في وهي مطابقة بين المعنيين وبين دلالة الصيغتين في هذا انسباق، فاحتلاف الدلالتين المُنْفِينُ أَذَى إلى اختلاف المعنيين، وقامة الحجَّة على النسخة المذكورة في الحديث. فالمحمل إلى الله على النبوت والاستمرار، والمنبق اسم فاعل دالٌ في هذا الموضع على النحدُد كالدوت، فهناك بخيل تلازمه صفة البحل وينقبض صدره وتضيق نفسه إذا ما أراد التصدل، ومنفق كان منه الإنفاق، وتطاوعه نفسه على الإنفاق كل مرّة دون تردد أو غضاضة، فكانت صيغة كاما والمنفق في هذا الموضع عنصرًا مساهمًا في إيضاح الصورة البيانية، وتعزيز دورها في الإقتاع، إذ محمورة الجبّة وهي تزداد توسعًا شبقًا فشبتًا لزمها صيغة صرفية دالَّه على التحدد ومعاودة الفعل و يكون به تحدّد الأحر بناؤه. وليس المقصود من الصيغة الصرفية هنا بحرّد الوصف والإحبار -ا ذكر سلقًا – وإنما الاختكاج بالمعاني الإضافية المتولَّدة عن الصَّيَّعة، المتلائمة مع السياف، في 🌉 النتيجة المتوحاة وهي إلاقناع، وما يتولُّد عن هذا الإقناع من تبلور مفاهيم وسلوكيات متوافقة الشرع ومقاصده الحليلة.

و البحاري كتاب الزكاة. باب مثل للتصدق والبحيل ح 1443، ومسلم كتاب الزكاة باب مثل التفق والمحيل ح 1021 - فعدة الفاري ح 8 من 444

والرسول يالا يعدد على الصفات (وصها المستقات) في بناء الحجج في سبيل إقاع المتلف واستمالتهم، والاستحواد على الساهم، وتحقيق النسخة التلاولية المرحوة، وإضافة إلى احتيار العد، يعمد ينال إلى احتيار الصيغة الملاقمة للمتفة التي تبدي موظم من موضوع الحديث، وهو ما ظهر بوضوح في هذا الحديث، ومو ما ظهر بوضوح في هذا الحديث حيث احتار عليه السلام صفتين متقابلتين تظهران موقفه نحن اتصاء بمماء إقالصفات تنهض بدور حجاجي يتمثّل في كون الصفة إذ نختارها تجلو وجهة نظرنا وموقف من الموضوع... فالمقصد الحجاجي من إطلاق الصفة ليس وضع الموصوف في حالة ما مع سائر العناصر التي تشاركه تلك الصفة، وليس الكشف عن موقفنا منه فحسب، وإنما تحديد نوع الموفف الدي يبغي أن يُحكم به عليه،"! وإذا كان هذا الأمر ينطبق على كل الصفات لمإن للمشنقات بحصوصية حجاجية أخرى، كونما تساعد المتكلم على بناء سلّمه الحجاجي، يقول الدكتور عبداً الفادي الشهري : يتُعدّ الأوصاف المشتقة من الصيغ التي تمكّن المرسل من بناء السلّم المحاجئ، إنها المناسمال الفعل أو الاسم غير المشتق الم المنتقة هو ابتداة دليل وعي حجاجي، ودنيل على أن المتكلم ينوي أن يضع الصفة في درجة ما من درجات السلّم الحجاجي أعلى من تلك الدرجة أن المتكلم ينوي أن يضع الصفة في درجة ما من درجات السلّم الحجاجي أعلى من تلك الدرجة أن المتكلم ينوي أن يضع الصفة في درجة ما من درجات السلّم الحجاجي أعلى من تلك الدرجة أن المتكلم ينوي أن يضع الصفة في درجة ما من درجات السلّم الحجاجي أعلى من تلك الدرجة أن المتكلم ينوي أن يضع الصفة في درجة ما من درجات السلّم الحجاجي أعلى من تلك الدرجة أن المتكلم ينوي أن يضع المستم غير المشتق غائباً.

## ب/ صيغ المبالغة

عُرِقت المبالغة بأمَّا : وأن يكون للنسي، صفة ثابتة، فنزيد في التعريف بمفدار شدته أوَّ ضعفه، فيدَّعني له من الزيادة في قلك الصفة ما لمستبعد عند السماع، أو يحيل عقله تُروته، " وصيغ المبالغة وأحماء تُشتق من الأفعال للدلالة على معنى اسم الفاهل مع تأكيد المعنى وتقونه والمبالغة فيه... وهي لا تُشتق إلا من الفعل الثلاثي،"".

وبعدد المتكلم إلى صيغ البالغة عند إرادة تكبر الفعل، حيث يمكن تحويل صيغة فاعل إلم صبغة أحرى عؤلة من بنائه للدلالة على نكثير الحدث والبالغة فيه "، والمتكلم يلجأ إلى نوطيعية صبغ البالغة كأداة حجاجيّة في خطابه تمكّنه من بناء سلّمه الحجاجيّ الذي يريده، نظرًا لما تحملهً هذه الصبغ من همة الترتيب في أصل بنائها الصرق. إضافة إلى معنى التكثير والزيادة الذي تفيدة الصبغة، والذي المتحلّد حجاحيًا في السباق.

<sup>1 -</sup> الحجاج أطره ومنطقاته امقال: ضمن أهم تطربات الحجاج في الثقاليد الغربية. ص 316.

<sup>2 -</sup> استرتيجيات اخْطَاب ص 522.

<sup>3 -</sup> البرمان في علوم الفرآن الزركشي ج 3، ص 30

<sup>4 -</sup> المدعل السرفي س 24 5 - يتطلع أوضح السالك ح 3 من 219

فالبالغة لها خمس صبغ فياسية مشهورة: فقال، و ملفال، وتقول (بكثرة)، وقبل، وقعل رسلة) "، تتفاوت هذه الصبغ فيما بنها في الدلالة على المالغة، وهو ما تعرض له اللغويون مغالوا: (نقول) لمن كثر صه الفعل، و(فقال) لمن صار له كالصناعة، و(ملفال) لمن صار له كالألة، و(فعيل) لمن صار له كالطبيعة، و(فعل) لمن صار له كالعادة "، واشكلم الواعي البليغ هو من يوظف هذا التفاضل بين الصبغ في خطابه، قد ويستعمل منها ما يعتر عن درجة الحكة التي ربد أن يعتر عنها في خطابه، "".

ومن أمثلة صبخ المبالغة التي وردت في الحديث الشريف وكان لها دور حجاجيّ في سياقها مايلي: - ما حاء غن غالبشة أم المؤمنين رضي الله عنها، قالتُ : كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ ، إذا صنَّى، فامَ حتى تفطّر وخلاف قالتُ خالِشة : بما رشولَ اللّه أنصته هذا، وفذ غُفِر لَلكَ مَا نقلتُم مِنْ ذَلْبِكَ ومَا ناخر ٢ فظالَ : «يَا عَالِشَةُ أَفَلَا أَكُونُ عَبْداً شَكُورًا ٢٠٣٤.

تسأل السيدة عائشة رضى الله عنها رسول الله فاق عن سرّ احتهاده في التهجد تقربًا إلى
الله ومي نعلم أنه فاق شعر له ما تقدم من ذنيه وما تأخر، فإذا لم يكن الداعي هو طلب المغفرة
عماذا تراه يكون ؟ جاء في شرح الحديث : «(قال : أقلا) الفاء للسبية عن محلوف التقدير : أترك
التهجد فلا (أحبّ أن أكون عبدًا شكورًا) والمعنى : أن المنفقة سبب لكون النهجد شكرًا فكيف
أثركه. قال القرطبي : ظرّ من سأله عن سبب تحمله المشقّة في العبادة أنه إثمًا يعبد الله حوقًا
س الذنب، وطلبًا للسنفرة والرسعة، من تحسقي غفران الله تعالى له لا يحتاج لذلك، فأفادهم
أن لذلك سبباً أخر هو الشكر على المغفرة، وإيصال التّعمة لمن لا يستحق عليه منها شيقًاه ".

فالرَّسول عُلَدُ أَواد أَن يقنع كل من تعرض له بحذا السؤال أَن هناك سبها وجهها لحذا الاحتهاد في النبادة، وهو أنّه مُؤرِّريد أن يقدم من الشكر لله تعالى ما يوازي النعمة العظيمة التي أنعم الله هما على نبيه عليه السلام وهي نعمة المغفرة، ولذا استخدم صيغة المبالغة من اسم الفاعل (شاكر) وهي (شَكُور)، ف (شكور) تحتلف من حيث المعنى عن اسم الفاعل (شاكر)، إذ تدلُّ على الكثرة و المبالغة، ف (شاكر) اسم قاعل يدلُّ على الحدث دون مبالغة أو كثرة، فإذا أربد المبالغة

THE

١ - بنظر: السابق الصفحة نفسها: ١

<sup>2-</sup> ينظر: همع الهوامع ح 3. ص 15

<sup>3-</sup> استرتهجیات اخطاب ص 521

<sup>4 -</sup> رواه مسلم. كتاب صمة الغيامة واقِنة والنار باب إكتار الأعمال والاجتهاء في العبادة ح 2920.

<sup>5 -</sup> الرسل الشاف بن لطبيق رساس الصافيين محمد بين عبلان الصديقين الشيافعي. عليق عليته وراجعته : محصور حسين رسيع سناعة محسلتين الرباسي القربين محسر . ح 4 . من 308

ني الوصف عدا المعنى قبل : (شكّور) ينحوبل الصيعة من فاعل إلى فقول الذّلالة على المبالغة في الوصف والمعنى، ومع أن كلا منهما (فاعل، وفقول) يدلّ على أمرين، الأول : المعنى المحرد وهم الشكر، والناني : فاعل الحدث، ومشتقاد من فعل ثلاثي واحد (شكّر)، إلا أغما يخلفان في درحة الدلالة على المعنى المحرد، أي في مقدار قلنه و كثرته، وضعفه وقوته، فصيغة (شاكر/فاعل) من الفعل الثلاثي لا تدلّ على الكثرة والقوة، يخلاف صيغة (شكّور/فعول) فإنحا تدلّ بصيغتها الصريحة على الكثرة والمبالغة في ذلك، ولذا كانت أقوى في سيافها في الإقناع والتأثير، والرة على تساؤل لمنسائلين، وأدّت دورًا حجاجيًا بارزًا في تسويغ الأمر الذي كان محط التساؤل وهو احتهاده الله في العبادة، وفي المؤت على دوام الشكر لله والاحتهاد في ذلك.

إنّ أكل أموال النّاس بالباطل والاعتباء على حقوقهم المادية والمعتوية زوزا ومنانا حريمة كبرى عند
الله سبحانه وتعالى ، قرنعا رسول الله يُؤلّ بالإشراك بالله ، وقتل النفس، وعقوق الولدين، فإذا أضاف
العبد لها استهانة بخالفه وخلف كاذبًا بالله غير عاميّ باطلاع الله عليه فقد جاء بكبيرة من كبائر
الذنوب، وهي اليمين الكاذبة التي وصفها البرسول يُؤلّ به والنّموس) على زنة (فعُول) للبائدة
ولأنها تعمس صاحبها في الإنم في الدنيا، وفي النار في الآخرة "والعباد بالله، وهي عند الفقهاء : وأن
يُخلف الرّحل عن الشيء وهو يعلم أنه كاذب لبرضي بذلك أحدًا، أو ليعتدر ، أو ليقتطع ما مالًا...
واختلفوا في حكمها، فقال ابن عبد البرّ : أكثر أهل العلم لا يرون في الغموس كفارة الله...

فالصيعة الصرفية (فقول) لم تدلُ في الحديث على الغشس فقط، ولكنها دلّت على تكرّار هذا المغسس في الإثم وفي النار مرّة بعد مرّة بعد مرّة، وهذا أبلغ في الدلالة على عظم إثم هذه البسين الكاذبة، وأبلغ في التحقير والتنقير منها، وإقناع المخاطب بعظم حرمها، وبشاعة عاقبتها، وأم يكن المقصود في الحديث هم دلالة التكثير والتكرار المفادة من الصيغة فقط، وإنما كانت هناك غابة حجاجية من وراء ذلك، وهي تسويغ الوعيد الموارد في الحديث الشريف بحق صاحب هذه البسين.

ومن الأمثلة الدالة كذلك في ﴿ يَلْ اللَّهُ مَا الصَّدْق، فَإِنَّ الصَّدْقَ اللَّهِ مِلْ الْهُ ، وَإِنَّ الْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَإِلَّا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مِنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مِنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مَنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مَنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مَنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مِنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا ، وَإِنَّا أَنْهُ مِنْهُ اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ فَا اللَّهِ مِلْهُ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْهُ اللَّهِ مِلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْهُ اللَّهُ مِلْهُ اللَّهُ اللّهُ الل اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>1 -</sup> رواد المخاري كتاب أستنابة للرنبين باب إنم مِن أشراد بالله وعقوبته في العنبا والأحرة. ح 6020

<sup>2 -</sup> عمدة الغاري ج 23 ص 289.

<sup>3 -</sup> لسابق ج 23 ش 293

الله الله الكدب يقدي إلى الفخور، وإن الفخور يقدي إلى التار، وما ينزال الزخان الناء ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذابًا.".

وضع هذا الحديث أثر الصدق في بناء النفس الإنسانية، وكيف يغلل فيها وبهذما حتى بلب عيرها شرعا، والمقصود بالصدق في الحديث الصدق بمفهومه الشامل الذي يتسمل صدق غول، وصدق الاعتقاد، وصدق العمل، وصدق النية، وصدق الطبع، وكل ما يصغ أن يكون العمدة وصدق الطبع، وكل ما يصغ أن يكون ما ماوات الله وسلامه عليهم. وما يزال المقدق يفعل في هذه النفس الصدوق ويرتقي محا حتى تأخذ أحمت الصليفين وخائلهم، وحتى بُكتب هذا الصادق عند الله صديقًا ووتُحكم له بذلك، ويستحق اوصف بمنولة الصديقية، وأن الحديث على تحري الصدق، وهو المصدق والاعتناء به، وعلى النحذير من الكذب والتساهل فيه، فإنه إذا تساهل فيه كثر منه، فعرف مد وكته الله المنادة الله المتادة الله المنافل فيه كثر منه، فعرف مد وكته الله المنافل فيه كثر منه، فعرف مد وكته الله المنافل فيه كثر منه، فعرف من الكذب والتساهل فيه، فإنه إذا تساهل فيه كثر منه، فعرف من الكذب والتساهل فيه، فإنه إذا تساهل فيه كثر منه، فعرف من الكذب والتساهل فيه، فإنه إذا تساهل فيه كثر منه، فعرف المنافذة المنافذة الله المنافذة المنافذة الله المنافذة الكذب والسافل المنافذة الله المنافذة الله المنافذة المنافذ

وقد وظف رسول الله فاق صبغة للبالغة (صدّيقا) للدلالة على من يتكرر منه الصدق حتى يصبر المثال الده في والصدّيق بقوام المبالغ في الصّدق أو في التصديق، والمدّيق هو الذي يُحقّق بفعله ما في الساعد وقيل: هم فضلاء أتباع الأنبياء الذين يسقوهم إلى التصديق كأبي بكر الصديق الله في الصديقة الله التصادق بأني بكر الصديقة الله المساعة عليه وكني بما أنما ثانية البودة في قوله تعالى: ﴿فَأُولَـنَكَ مَعْ الّذِينَ أَنْعَمُ اللّهُ عَلَيْهِم هَنَ النّبِينَ والصَدّيفِينَ ﴾ ألساء : و6] الله عليه والمستنبقة الله على معانى المنابق الله تنوافر على معانى المدودة وشدة لللائمة، مما لا تنوافر على معانى الدودة وشدة لللائمة، مما لا تنوافر عليه صبغة الفعل (صُدق) أو أي صبغة اسمية أخرى، فكون فكون أنهى المنابقة المحدة أخرى، فكون أومى منزلة الصديقين وهي الغاية الحجاجية من استعمال الصبغة. أنما الغاية المداولية فهي الترغيب أن المنابة والله أعلم.

راه البحساري كنسان الأدب بساب لوليه تعالى : إينا أيهيا الدين أصبوا الشيواديَّة وكونيوا منع التسادقيين التوصلة (110 ـ 5004. ويسايات كتباب البير والعملية والأداب ساب قميع الكنينية حسنين التصدق ح 2607.

<sup>\$ 150%</sup> شيخ أمانيك من صحيح البخاري محمد مخطّك وموسى مكتبة ومنة الفاهرة التابعة الأولَّنَّ 2006. فن 405. \*\$ - فينين القديد شيخ الجاهيع المحقيد ريسن الدين محمد الدعم بعيد السؤوة بين تباح العارفين بين علي بين زين العابدين والفيادي تم النياوي القاهري القنونس: 1031 مـــا، الكتبة التجارية الكبري منسر الطبقة الأولس 1366. ج. 6. من 346.

اسميح مسلم بشين الإمام النبوي مح 8 ح 16 ص 160.

أنفسير البحر البحر اليوميان التوميدي النبق سدان محمد جمرل وار الذكر بيرود 1420هـ ح 5 ص 521.

وفي الشابل يوضح الحديث كيف أن الكذب يزري باللمس ، ويورثها الرذائل حتى يعلب شرّد خيرها". رُكيف أن هذا الكاذب الذي يداوم على الكلب ويتفنّن فيه، حتى يصبر له كالحرفة بُكت عند الله كذّابًا. وقد وظف الرسول على صيغة (فقال) للدلالة على كثرة كذب للوصوف ومداومت على ذلك، وفؤة الصفة فيه، واستحقاقه لأن لدمغ بحدًا الخلل الذهيم في الدنيا والآخرة، يقول السامرائي عن صيغة (فقال) : وتدلّ على الحرفة والصناعة، وتقتضى الإستمرار والتكرار، والإعادة والتحدد، وللعائلة والملازمة هم.

فصيغنا المبالغة (صدِّيقًا، وكذَّائًا)كانتا وسيلتي إقناع لغوي، دلَّتا على ترسخ الصفة في الموصوف، وعدم انفكاكها عنه حتى صارت طبغا من طباعه في الدنيا، وعمكم له بحفه الحلق في الملاً الأعلى. وتُعلَى دورهما الحنجاجي في الحديث في تسويع النتائج المترتبة على الوصفين في الدنيا والإخرة، وهو ما يتحه بالمتلقى نحو الغاية التداولية من الحديث وهي الترقيب والترهيب.

## ج / اسم التفضيل

هو وما اشتق من فعل لموصوف بزيادة على غيره، (الله ويُصاغ من الفعل الثلاثي بشروط، هي : أن ع بكون متصرّفًا، تأثمًا، قابلًا في معناه للتفاصل، غير ميني للمفعول، ولا منفي، ولا مدلول على قاعله بأشل (فا، وإذا لم يستوف اسم التفتنيل الشروط السابقة فإنه يُوصِّل إليه بفعل مساعد على زنه (أثفل) التفضيل، متبوع بحصدر الفعل الذي يُراد منه التفضيل (الرسم التفضيل للاتة أقسام : بحرد من (أل) والإضافة، أو مقترن به (أل)، أو مضاف (الله )

ودِيكس دور أفعل التفضيل الحجاجيّ في أنه ينضقن صيغًا تنكّن المرسل من إيجاد العلاقة بي أطراف ليس بينها أي علاقة بطبعها، كما يمكّنه من ترتيب الأشياء ترتيبًا معينًا. فيدون استعماله ما كان لها أن تترتب، ولذلك يصنفه (برلمان) في حجاج التعدية (١٩٥٣). في رأفعل) التفضيل يؤذن دوره الحجاجيّ من حلال التفاضل الذي يوحده بين طرفين، وهذا التفاضل هو عملية ربط في

١٠ ينظر: شرح أحاديث من صحيح البخاري. س 505

<sup>2 :</sup> معاني الأبية في العربية. ص 110.

<sup>3 -</sup> الكافية في علم النمو ص 42. \* 4 - ينظر: المنابق ص 42، وارشع المنالث ح 3، ص 265 - 269

<sup>5 -</sup> ينظر أوضح السالك ج 3 ص257

<sup>8 -</sup> يعظر - الخافية من 42 ، وأرضح للسقاف، ح فُ من 287 - 200

<sup>7 - &</sup>quot; «التقديدة حسن ترسيب الاشتباء فني سنامج بقضية علاقية بيتهيا. وغيم عندم وجنود فيندد العلاقية فبيل التلفيط بالأوطنات. واسترات جيات الأطاب من 1576

<sup>8 -</sup> استراتيجيات الانقاب من 528

• قد مشتركة بين الطرفين (هو المعنى الذي يتفاضل فيه الطرفان)، وبما أن هناك تفاضلاً فهناك
 - تربيب حجاجئ الضمنات الخطاب.

مِمَنَ أَمْثُلُهُ أَفْعَلُ التَّفْضِيلُ ذَاتِ الطَّاقَةُ الحَمَاحِيةُ فِي سِيلَقِهَا مَا يَلِّي :

قوله ﷺ: وَلَمْقَوْمِنَ الْفُويُّ حَبْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُقْوِمِنِ الصَّعِيفِ. وَفِي كُلُّ عَيْرٌ. الحَرْصُ مِن مَا يَتَفَعُكُ وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ. وَلاَ تَعْجِزُ. وَإِنْ أَصَابَكَ شَنِءٌ فَلاَ تَقُلُّ : لَوْ أَنِي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا مُ نَسْبَنِي كَذَا. وَلَكِنْ قُلُّ : ثَذَرُ اللّهِ. وَمَا شَاءَ فَعَلَ. فَإِنْ لَوْ تَفْتُخَ عَمَالَ فَشَيْمُهَانِ.١٩.

أراد الرسول على في مقا الحديث إقناع المتلقين بفكرة التفاوت بين صنفين من المسلمين هما :

داس القوي، والمؤمن الضعيف. والمراد بالقوة في الحديث وعزيمة النفس والقرعة في أمور الآعرة، فيكود

مب هذا الوصف أكثر إقدامًا على العدو في الجهاد... وأشدٌ عزيمة في الأمر بالمعروف والنهي عن

القلة ، والعثر على الأذى في كل ذلك واحتمال المتناق في ذات الله تعالى، وأرغب في النصلاة والصوم

وارتاد وسائر العبادات وأنشط طلبًا لها وعافظة عليها ونحو ذلك، أله هذا المؤمن القوي يفضل المؤمن المؤمن بفضل المؤمن المندي في النصف الذي ليس له عزيمة ولا صبر على أمور الطاعة، ولا حلد على الحهاد، والذي قد يضعف المناهوات والمغربات، ولإقرار التفاوت بين الصنة بن الفضل والخيرية وظف الرسول الله سبحانه المفسيل (حير)، ثم أراد أن يقرّ تفاضلا أحر بينهما، هو النفاضل في عبد الله لهما، إذ إن الله سبحانه وتمالى بحب مقتضى أحانه وصفائه وما يوافقها فهو القوي وبحب المؤمن القوي، وهو سبحانه وترامل بحب مقتضى أحانه وصفائه وما يوافقها فهو القوي وبحب المؤمن القوي، وهو سبحانه وتما الوزء وجميل يحب الحمال.. وهكذا، وعبته سبحانه للمؤمنين تتفاضل، فيحت بعضهم أكثر من بعض كما يقول ابن القيم على أم جمع في ينهما في حدرته الإنجان (دق كل حدر).

فكالت صيغة النفصيل في هذا الحديث الشريف رافقًا حجاجبًا مهشًا أسهمت في إثبات المعاوت والتفاضل بين الطرفين، وفي إقتاع المتلقين بفكرتين : فكرة صريحة وأفضلته المؤمن القوي على المؤمن الضعيف وعبة الله الوائدة له وهذا الفضل والزيادة المقرّ به المؤمن الفوي يضعه في الموسة الأعلى من السلّم الحجاجي. أما الفكرة التانية من من من السلّم الحجاجي. أما الفكرة التانية من من من السلّم الحجاجي. أما الفكرة التانية من من من السلّم الحجاجية والفوز بالحيرية وعم الله يتطلب القوة في الإمان)، إضافة إلى القيمة فوقة التحديث في هذا الحديث.

الولا مسلم، كتاب القمل ياب في الأمر بالقواة وترك العجز ح 2854 \*مست مسلم بشرح الابنام النووي مع 3. ج 15. هر 184

و بعشر : شخاء العليق في مسيانل العنساء والفسر وافكمية والثعليسل محسدين أين بكتر بين أيـوب بين مسعد نشيمس جو اس لينم الجورية (التوفير : 751هـ) دار الدرفية بسرت لسيان د. دار 1978م س16 - 18 .

وللمعديث علية تداوليَّة فني تمويل الذوة إلى منجزات سلوكية على أرض الواقع من محلاً صورها المذكورة أنضًا.

ومن الأمثلة أيضًا ماروا، أبو موسى -رضي الله عنه- أن رلحاً لا حاء إلى النبئ الله فقال المارول الله، ما القعال في سبيل الله ٢ فإنَّ أحدَنا يقاتِل غضبًا وتُقاتِل خَمَّةً. فرفع إليه وأسلم قال : وما زفع إليه وأسلم قال : وما زفع إليه وأسلم إلا أبه كان فاللها . ومن فائل لفكون كلمة الله هي المُلّيا فهو في شبيل الله عزَّ وحلَّه "!.

يقص هذا الحديث النريف موقفًا من المواقف الحيّة التي كان يعبشها الرسول في مع أصحابه، وكيف كان الصحابة رضوان الله عليهم يفدون إليه ويسالونه في أمر دينهم، ويروي كيف أن رحلًا جاء يسأب رسول الله كال عن القتال في سبيل ما هو ؟ إذ إن هذا الرجل تأمّل في أحوال الناس عند الفتال قوحد أن منشأ القتال إما أن يكون الفوة الغضبية لدفع مضرة (يقاتل غضبًا)، أو الفوة المشهواتية لجلب منعة وبقاتل حميه ها فأي هذه الأدواع من القتال حهاد في سبول الله ؟ فأحاب الرسول فله بلفت جامع، عدل به عن الجواب عن ماهية الفتال إلى بيان حال المقاتل، فقال : (من قاتل لتكون كنده في العليا فهو في سبيل الله في تششير ذلك الجواب وزيادة - كما يقول العيتي- هم،

قال الن يطّال موضحًا : «إنّما عدل الذي يُؤاز عن لفظ جواب السائل، لأن الغضب والحديثة نم يكونان لله، فعدل الذي يَؤاز عن ذلك إلى لفظ جامع، فأفاد دفع الإلباس، وزيادة الإفهام، الله ولائم لو أجاب عليه السلام بأن جميع ما ذكره السائل ليس في سبيل الله لاحتمل أن يكون ما عدا ذلك في سبيل الله، وليس الأمر كذلك؟

«(وَالْكُلِمَةُ) أَصَلَهَا اللَّفَظَةُ مِنَ الكَلَامِ، ثُمَّ أَطْلَقَتَ عَلَى الأَمْرِ وَالنَّسَانَ وَنحو ذلك من كلِّ مَنْ يتحدث به الناس، وتُخير به المره عن نفسه من شأنه، الله وكلمة الله هي وإما كلمة النوحيد كما قال

<sup>1 -</sup> رواء الهولاكري كتبك العليم باب من سبال ومنو فاتهم غالم جالسنا، ح 123. ومسلم كتباب الإمتارة بناب مين أنافل لنك و كليب الله كلي المليد فهو من سبيل الله ح 1934

<sup>2-</sup> ينظر ، يجدة القاري ع 2 ص 297

و- ينظر السابق السفسة تفسها

فتت البناري بلسرح صبيح البنداري أحمد بار عالي سرحج قفيق محب النين الاطبيد ترفيح: محب بالا عبد الباقي مراجعة فصي الاجليب الفاصرة تار الربان للشرات الطبعة الثانية 1988م ع 6 ص 35.

<sup>5-</sup> ينظر السلق الصفحة نفسها

يًا - النحرير والتنوير من 205.

. عناس رضي الله تعالى عنهما، وإما دعوة الإسلام كما قبل الله وقد حمل الرسول بَهُلُو المدف أسى للجهاد متمثلًا في أن تكون كلمة الله على (العلباء، باستحدام اسم التفصيل، للدلالة على 
الدوام والنبوت، وأن المراد مشر كلمة التوحيد، وأن كلمة الله عالية بنفسها بامر الله، بدلاف علق 
الدما القابل للزوال، ولذلك وشط الرسول بَلْقُ ضمير الفصل (هي) للقصر التأكيد قضل كلمة الله 
في ما نفاق، وأتما المحتصة به دون سائر الكلام، أو .

وقد كان لصبغة الكلمة الصرفية (اسم التفضيل المقرون بأله العلياء) دور في إقناع السامع بأهية هنة في الجهاد، وفي ضرورة بذل الجهد في إعلاء كلمة التوحيد لتكون هي الأعلى ولا يعلو شيء المنها، وفي تصدير كلسة الله في أعلى درجات العلق، وخفل كل ماسواها دوغا في ذلك، أنا كان هد المفضول، فالمفضول لم يذكر في الحديث، وهو ما يجعله وأي المفضول، واسما ومنفرا وقابية والمستوعب كل ما قد يرد على الذهن في أي زمن من الأزمنة من الأشياء والعابي والاشتخاص. متكن إحمال الفايات الحجاجية والتداولية للصبغ الصرفية السابقة الواردة في الأحاديث الشريقة موضع النصل في الحدول الثالي :

| الغاية التعاولة                                                    | الغاية الحجاجية                                             | نوعها      | الصيفة الصرفية<br>المثال الوارد في الحديث) |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------|
| التونيب في سكل الملتئان المقاملين<br>والتأكيد على التسليما ومرشهما | يان حراسة المالاتكة الكرام<br>اللشددة والدائمة لكة والمدينة | اسِم فاعل: | ا ماقن                                     |
| التحامر من الفحور في اليمين وتشديم<br>هذا الفعل                    | یان آباد فجور هذا اندام و وددم<br>کوله من فجوره<br>ک        | اسم قاعل   | نام<br>ان                                  |
| الزعيب في الصدفة                                                   | ياد غدد الإعاق طلباللأمر<br>الأحدد (                        | امنع فاعل  | The same                                   |

روع العاشين فسي تمسيس الشراق العظيم والسميع الثافي السهاب النوس محصود بدر غيب الله افسيسي الأفوسسي تحقيس : من مدد البناي عملينه وارالكتب المقامينة بسروت عا الأولى 1415 هـ ح 5 من 290

| العنبة التداولية                                                            | الغاية الحجاجية                                                                             | نوعها       | الصيغة الصوفية<br>(المثال الوارد في الحديث) |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------|
| الحدّ على دوام شكر الله تغالى                                               | لسويع احتهاد الذي عليه<br>السلام الشديد في شياد:                                            | مينة مالنة  | شكور                                        |
| النحامير من هذه الممين والتنقير منها                                        | يال عقم إمّ البعين الفعوس<br>ونسويغ الوعيد الشديد الوارد (ن<br>انتهيث                       | ميند بالنه  | الغموس                                      |
| الزغيب في ملازمة الصدق                                                      | الإفتاع بقضل الصدق<br>واستحقال الثلازم أن لصفه<br>واستحقاق وللكانة المثالية صد<br>لله تعالى | ميغة ميالغة | ųi.                                         |
| التنقو من الكفب                                                             | الإفتاع بقمح ملازمة الكذب<br>واستحقاق صاحبه للدمغ مده<br>الصقة في اللغها والاعرة            | ميغة برالغة | ¢ús*                                        |
| الترفيب في القوق والدعوة إلى التحوق والسيالي التحلي تما في القول والسيالي . | ثبات فضل المؤمن الفوى على<br>طوس المضعيف وتعارضها ي                                         | اسم تغضيل   | 7/81                                        |
| الدعوة إلى النحرة وإحلاص البيَّة فم                                         | الإقتاع بالمرة ألية في الحياد                                                               | اسم تفضيل   | بنه                                         |

#### والخلاصة

المسلم الصبغ الصرقة التي خملت وظيفة حجاجيّة تعددت في الأحاديث الشريفة، وكانت هذه المسلمة المسلمية الم

# ثالثًا : الحجاج على المستوى المعجميّ للكلمة

 أ. بُعرَف المعنى المعجميّ للكلمة بأنه للعنى الذي تدلّ عليه الكلمة المعجميّة، أو ما يُسمّى المعنى إنشان"، أو المنى القرن الذي أُصلي للكلمة ويصلح لأن يسجله للعجمّ.

أُ وتحسل الكلمة للعجميّة دلالتها من حيث إنما هي والتي تعيّر عن المعلومات التي بمملها والمكلمون، وتنعلق بتأويلهم للعالم الخارسي.. فنكون معاي الكلمات عقلات ذهبيّه مستنبطة تعيّر المن البنية التصوريّة، وتكون دراسة الدلالة في اللغة الطبيعيّة، دراسة لعلم النفس المعرنّ، ٩٠.

ويما يتعلق بالمعنى المعدمي للكلمة ما يُستى لسائبًا بالمقتصى. والمقتضى يُعدُ غرصًا لغويًا، وعنصرًا عباريًّا بسهم في تعدد العلاقة المؤسسة داخل الحطاب، وقد تعقق القرس اللساني الحديث في قضايا المعنى، خاصة مع ديكرو الدي اعتبره جوهر العملية الحجاجية، وصاغ مفهومًا لغويًا للانتضاء المعالمية عن المفهوم المنطقيّ. قديكرو يرقض اعتبار المقتضى شرط استعمال للمقول، أو شرطاً أقوى القول، بل يعنبره عملًا لغويًّا، وموقفًا من المتكلم له حصائص ووظائف معينة أن وعزفه بأنه عبرة لا يتحرأ من معنى الملفوظات... ويكون سابقًا لحدث التحاطب، والمسؤول عنه عون جماعي



يعطس دلالية السيساق سيز الكراث وعليم اللغية المديث مراسة خاليات المواكلة الصونية والسبوسة والتركيبية في موا مطرسة السبالي د عبسالفشاح السركاري دار للسان القاصرة الطبقية الأولس 1991. ص 43 الهطور مقالات في اللغة والأسر امقال نشقيق للفنيا، نام مسان عالم الكبيد القامرة طالأولس 2006 ج1. ص 338. - الموليد الدلالي في البلغة والقيم محمد غاليم دارتينقال الدارلينشاء - للفريد طالاولس 1967. ص 38.

و فعضات العجامي السياسي في كنباب «الإمامية والسياسية» لابين فتبيية - دراسية تداولينة يحيث «كتبورات ابتسيام في هراف حاملية المباح لابت ريانية ركايية الأراب والقلوم الإنسيانية لسيح اللقية العربينة وادارها, وزارة التعليم العالمي وهنت الغلمي الحراب السينة الجامعينة 2000 - 2010 من 286

فهو مكون لسائق صرف، يمكن إدراكه في الملفوظ معزل من المقام، باعباره عمنًا لفويًّا، وباعتبارا مركوزًا في البية اللسائيّة، والوحدة المحجمية للكلام".

وتقوم فرضية ديكرو على أن كل عسل لا قولي بفترض تُقيق عمل اقتضاء، لذلك فإن تُحلَّل اللهِ الإقتضاء يتحدد منذ المكوَّن اللغويّ باعتباره عنصرًا دلاليًّا من القول، (2) ويعتبر ديكرو المقتضى عن شكلًا من أهمّ الأشكال الحيماجيّة الكامنة في اللغة، فهو ولبس حدثًا بلاغيًّا مربّطًا بالقول، وإنّ مغرّس في اللغة دائماً، (2).

أما وظيفة الاقتضاء الحجاجيّة فهي إدحال المحاطب ضمن عالم اعتقادات المتكلم<sup>44</sup>، وافتراض أن المحاطب له وجهة نظر منوافقة مع المتكلم، وهذا ما أشار إليه كارتونان بقوله: دإنك إذ تقضر شيقًا ما اصفتك المتكلم، تعتبر حقيقة ذلك الشيء على أنها مما لا مراء فيه، وتقدّر أن تلك الحقيقة هي نظر المتكلم مما لا حمال فيه ا<sup>65</sup>.

فالمتكلم يستطيع بفعل القنصى أن يُدخل المخاطب في حيز فكري هو من يحدد أطره، وبحمه على الاستمرار في أمنى التواصل الذي يختاره، وبحله على الاستمرار في أمنى التواصل الذي يختاره، وبحله الصدد تقول أوركيوي : وإنّ صوع المضامن المديدة في قالب مقتضى يسمح لك بأن تعترها مما دخل بعد في حيّز الحقائق التي بات مخاطبك لهم ولو مؤفئا، فالمقتضيات لقدّم على أنما غير قابلة للعفع أو الدحض، ذلك أنه بإمكاننا أن رفض المنطوق، أما للقتضى قد فائتنا ميدئيًا ساعة وفضه،".

والمقتضى - كما برى بعض الدارسين، ومنهم اللكتير صولة - موجود في كل مستوبات الكلام، وهو من ضرورة اللفظ. وأكثر ما يظهر في التركيب، وفي حالات التفاعل التواصلي، عد أن هذا لا يمنع أن هناك كلمات لها في ذاتها مفتضى، وأنها حتى لو أستجدمت في تراكيب فإما تكون هي المسؤولة عن ظهور المقتضى فيها (أي التراكيب) انطلاقًا من معناها المعجميّ أن ويمال الدكتور صولة على ذلك بما ذكره روبور عند دراسته المقتضى في جملتي:

<sup>2 -</sup> تنظرية الجبياح في اللغة، احتجاله تشعن أحم تطويات المستاح في التفالت الغربية. 372

<sup>9 -</sup> النباع في الناظرة. شمن كتابًا المماح والاستملال المجاجي ص 153

<sup>4.</sup> ينظر الخارة الأماح في اللغلُّ المقال: ضمن أهم تطبات الخجاج في التقاليد الغربية. ص 374

<sup>2 -</sup> النباع من الشران حاشية س 118

<sup>· 8 -</sup> الأعلام الجيادي السياسي من 284

<sup>7 -</sup> يتخفر القنباخ في القرآن ص 88 - 60

رفض فلاد اد ياي.

- وافق فلان على المحيىء.

بقول زودير : «الأرجع أن المسؤول عن ظهور المقنضى [فيهما] فعلا رئض ووائق الله ويتفق معه د. مدانة في حدّ الرأي، ويرى أن المنتضى ناشئ عن المعنى المعجمي للقعلين وليس عن عملية الإسناد الله وهذا المقتضى الناجم عن معنى الكلمة المعجمي يسميه الدراسون المقتضى المعجمي أو المعرف بأنه وما ينشأ عن معنى الوحدة المعجمية الله وهو يعود إلى المفردات المعجمية الله أو بالاتفاق، ولا ينجم عن مهنى الوحدة المعجمية الله الله المفردات المعجمية الله أو بالاتفاق، ولا ينجم عن مهادئ تدوالية الله ...

وفي اللغة كما يقول د. صولة كلمات كثيرة ذات مقتضى معجمي تحمله في ذاتها، ولا دخل والنسباق فيه، بل هي التي من شأها أن تؤثر في السباق، وتُسِمُه عيسم دلائي وحجاجيّ خاصّ، إعماد ديكرو (وقع الكلمة المعنويّ)<sup>(6)</sup>.

والخطاب الحجاجي يستحدم الكلمات ذات الخصائص الاقتصانية، والتقوعية الفائمة في المخطاب الحجاجي يستحدم الكلمات ذات الخصائص الاقتصانية، والتقوعية الفائمة أو العتبار كامة الحواد غرضا مما يرادفها، أو يُظنّ أنه يرادفها، على أساس أن الكلمة المختارة أعلق بعالم الخطاب، والمن أزا فيها.

وعد النظر في مدونة البحت بتبين أن هناك الكثير من الوحدات المعجمية التي تطوي على في المنطقة التي تطوي على في المنطقة على وردت فيه، ومما بجعلها قادرة على وضع المتلفى في حالة تسليم تام لما يطرح عليه من حقائق هذا الدين العظيم، ومفاهيمه، وتشريعاته.

ومن الأمثلة على ذلك ما يلي :

ا / كلمة (الحق)

من الكلمات المحورية في الحديث النبوي في الصحيحين كلمة (الحق)، ولا غرو في ذلك إذ إن إسلام حاء ليحق الحق ويبطل الباطل، ويدعو إلى صراط الله السنقيم، الذي هو حق لا مراء فيه.

الألسابق مر 60

ينظر السابق لصفحة نفسها

ة السابق مر 83

﴾ يعظم: الالمنصاة المداولين وأيضاده الاحتاجية فسن تواكيت القسران الكسرم اعضال. دغمانه الخيالسي ود أنسبول التجبار فيضلة جامعات تكرست للجلبوم الإنسبانية الحاسمة 15 دادة القسمة 12 كانسم: الثقاسي 2008 من 70.

🌡 بعلر الجماع في القرآن بن 71 وبن 90

أ ينظر السابق س 3/

وأصل الحق في اللغة : المطابقة والموافقة "، وترجع معانية إلى موافقة النبي، لما يحق " يقع "، وتدور حول الإحكام والوجود والنبوت، فالحق خلاف الباطل وتقيضه، وحق الشيء والأم إذا وجب، وحاق فلان فلانًا إذا ادّعى كل واحد منهما حقّا، ويقال أخفقت كذا أي : أنبه حقّا، والحق الأمر المقضيّ، والعدل، والإسلام، والملك الموحود الثابت، والحقّ والنصيب، وصدق الحديث، واليقين بعد النسلة "، والعال، والإسلام، والملك الموحود الثابت، والحقّ والنصيب، وصدق

ويطلق الحقّ كما قال الراغب الأصفهائي على أوجه :

الأول : يقال لموحد الشيء بسبب ما تقتضيه الحكمة، ولهذا قبل في الله تعالى هو الحق. التابي : يقال للشوخد بحسب مقتضى الحكمة. ولهذا يُقال فعل الله تعالى كله حق.

والثالث : في الاعتقاد للشيء المطابق لما عليه ذلك الشيء في نفسه، كقولنا اعتقاد فلان ال العث والنواب والعقاب والحنة والنار حق.

والرابع : للفعل والقول الواقع بحسب ما يجب، ويتقدر ما يجب، وفي الوقت الذي يجب، كفوا: فعلك حق وقولك حق<sup>101</sup>.

ووردت كلمة الحتى على عدة معان في الفران الكريم. فحاءت يممى الله سبحانه وتعال في فإله تعالى : ﴿وَلُو البّع الْحقُ اَهُواءهُم لَفُسَدْتِ السّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ ﴾ [المؤمنون : 71]. قال عاهد وغيره : الحق هو الله تعالى الحقائد وخاءت بمعنى القرآن الكريم، في قوله تعالى : ﴿فَقَدْ كَذْنُوا الْحَقَ لَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَحَاءت بمعنى العدل ، في قوله تعالى : ﴿فَاحَكُم بِنِنَا بِالْحَقُ ﴾ [ص : 22]. قال الطبري : فاقض بيننا بالعدل الله وحاءت بمعنى الإسلام، وبمعنى البيان، وحاءت بمعنى الإسلام، وبمعنى المعالى ".

<sup>131 -</sup> القربات من 132

<sup>2 -</sup> ينظر: التحرير والتنوين ج 1, س 364.

<sup>3 -</sup> ينظر: معجم مقاييس اللغة، ج 2 من 14 ، ومختار الصحاح ج 1. ص77 ، ولسان العرب: ج10 ، ص49 ، عابة (حقق)

<sup>4 -</sup> التعريفات ص 77.

<sup>5 -</sup> ينظر: الفردان. ص 132 - 133 . [1]

<sup>6-</sup> بنظر : نفسير القرطيي القامع لأمكام القراره. ج 12. س 140.

<sup>7 -</sup> ينظس : تفسيم البغسوي «مُعالِيم النُّنيسل في تفسيم القبران، أينو محمد اخسين أين مستعودين محمد بين الفيراء التفتوي خفينق : عبد البراي الهيدي أدار إحيناء النبرات العربي بينزوت ط الأولس 1420 فسنح 2 بن 109 .

<sup>0 -</sup> يتنظس تضميني المليسي «جامع البيسان من تأويش أي الفنزان»، محمد بين جريبر أبنو جعشر الطبنزي الأهيني : عبب الأنمس التركس بالتعباق صع دار هجبر للطباعية، دار هجبر للطباعية والتبشين الفاضرة. الطبعة الأولى، 2001 ج. 21 يتن 174

<sup>9 -</sup> ينظر اللنوسنغ والاسترادة حقاوق الإسسان وجرياف الأساسية في النظام الإسلامي والنظام العاصرة عسدالوها. الشينساني بخامع الجمعينة العلمينة للكينة الطبعنة الأولىن 1909. ص 350 وضا يعدضا

• تترّف الشريف الجرحاني الحقّ في اصطلاح أهل المعاني بأنه : والحكم المطابق للواقع: يُعلاق على العداء، والعقائد والأدبان، باعتبار اشتمالها على ذلك. إلى

خالحق إذن بحسب المعنى المعجمين يدل على الإحكام والنبوت، ووجود ما هو نابل الاستحقاق، وعلى وجود ما المو نابل الاستحقاق، وعلى وجود من يازمه أداء الحق. ويدل أبضًا على ما بخالف الحق وهو الباطل والضلال (فَهَاذًا بِعُدَ الْحقِ إِلَّا الصَّلَالُ ﴾ [يونس: 32].

ويمكن تمثيل المقتضى المعجمي لكلمة (حقّ) بما يلي :

| حجاجية كلمة حق                                                                                                                                       | دلالة المقتضى المعجمي لكلمة حق                                                                                                                                                                                                                   | المعنى المعجمي<br>لكلمة حق                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| إضفاء الفقوة والبوت على صباحب<br>الحيق أوتحل الحيق. واحدام نفيضه<br>بالسلامان والمسادل. والكلمة حيثة<br>في تحسين الحيق، وتقييح تخالفه في<br>ان واحد. | نوت أم ويسكامه وعدم قوله التعق بعض الاؤا<br>والأمواء وحروحه من دائرة الماطل واشتك بلى دائرة<br>المغيد والسواب ويوجود سناسب قملنا الفق أو عمل<br>المه حرج من دائرة الضعف التي يمثلها الباطل<br>والفسلال والشاف إلى دائرة الفؤة التي يمثلها الباطل | الميض الباطل، والطابقة<br>والموافقة، والأمر المحكم<br>التابست، والبقسين بعد<br>الشات. |
|                                                                                                                                                      | trust.                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                       |

" ووردت كلمة الحق في احاديث كثيرة في الصحيحين، من ذلك قوله على: الله تعالى على كلّ مسلم حق أن يغتبل في كلّ سبعة ايام يوماً، " وقوله على : الاحتدّ إلا في اثنين : رخل آناه الله مالاً فسلطة على هَلكته في الحق، ورخل آناه الله حكّمة فهر يقضي بما ويُملسها، ". ومنها أن رحاد ها، إلى النبي على فقال : يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ أَهِي مَانَتُ وَعَلَيْهَا صَوْمٌ شَهْرٍ، الْفَافْصِيهِ عَنْها ؟ فقال : والحادث على أمّل دين، أكثت قاضِية عَهْلِياً ؟ قال : تعَمْ، قال : وَفَدْيَنُ اللهِ أَجْهَا إِنْ يَقْضَى، ".

و - المعربة الدر من 17.

أواد البحاري كتاب أحاديث الأنبياء ح 890، ومستم. كتاب المهاب والسواك يوم المعطار ح 800 واللفظ له.
 واد البتحاري كتاب النصاب ملب النبي الضران والعلام ح 1230. ومسالم، كتاب صلاة السيلارين وقصرها بالب فضل اسن أبلوم بالشران وعلماء ح 815.

أة . وأه البحساري كشاب المسبور ساب صبر مبنان وعليت صنوم ح 1953. ومسالم كشاب الصيام بالباقت المسيام عن الليست. ح 110 واللقائدة للنه

ومنها أن رحملا أنى النبي يخاذ بتفاضاه فأعلط له، فهم به أصحابة فقال : وَمَعُوهُ فَإِنَّ لِعَسَا --الحَقَ نَقَالُاهِ "!. ومنها قول ﷺ : وَمَنْ أَخَدُ شَيْرًا مِنْ الأَرْضِ بِغَيْرَ حَقْه، طُوّقَة فِي سَنْمَ أَرْضِينَ يَوْمُ
الْقَيْامَةِ اللهِ وَقُولُه ﷺ : وَلَا تَنْزَالُ طَائِقَةً مِنْ أَمْتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقَ لا يَضْرُقُمُ مَنْ خَذَلَتُمْ حَتَّى بِأَانِ
اللهِ وَقُمْ كَذَبُكَ اللهِ وَعَمْ ذَلِكُ مِن الأَحادِيثُ الشَّرِيقَة

وكان لكلمة (الحق) دور حجاجي بفعل مقتضاها المعجميّ في عدد من الأحاديث التي وردت فيها، ومن ذلك :

- قوله يُلِيُّ فيما كان يدعو به من الليل اللَّهمَ لك الحمدُ أنت قيمَ السماواتِ والأرضِ وسن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ نورُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ، ولكَ الحمدُ أنتَ نورُ السماواتِ والأرضِ، ولكَ الحمدُ أنتَ العقلَّ، ووعدُكُ المحقّ، وللهاوك حقّ، ولقاؤ حقّ، والثاؤ عق، والمساعة عق. اللهممُ لكَ أسلمك، وبكَ أمث، وطيكَ قوككُ، واليكَ أنتُ، وبكَ حامدتُ والدك علمتُ، قاعفِرُ لي ما قدمتُ وما أخرتُ، وما أسررتُ وما أعلنَّ، أنت المفدّمُ وأنت المؤخّرُ لا إلا أنت أو لا إله غيرك، قال سفيانُ : وزادَ عبدُ الكريم أبو أُميَّة ، ولا حول ولا فؤة إلا بالله،".

فهذا الدعاء الحليل الذي كان يتوجه به النبي قال الله به حوف الليل، مناحبًا ومتضرفًا وتشرفًا عليه جل شأته بما هو أهله، تكررت فيه كلمة الحق في عدة مواضع حامله معها دلالتها المعجمية السابقة، ومؤدية وظيفة حجاجية بارزة في الحديث. يقول الإمام العيني : وأنت الحق : معناه المتحقق وحوده، وكل شيء صح وحوده وتحقق فهو حق... وهذا الوصف لله تعالى بالحقيقة والحصوصية ولا يبغي لغيره. وقال ابن النين : يحتمل أن يكون معناه أنت الحق بالنسبة لمن بدعي فيه أن من سمّاك إلها فقد قبال الحق...

فيبوت وحود الله سبحانه وتعالى، وثبوت الألوهـّـة له جل شأنه، حقّ لا مراء فيه، ولماكان الأمر كذلك بتضح أن الكلمة أقامت الحبّـة في هـذا الموضع على من يشكك في وحود الله، وأنظلت

ا روفائيد عرب كتاب الوكائلة بيان الوكائنة في فيمياً الدينية ح 2300 واللفيظ لية، ومسلم، كنافة إلى افاة بالدسن استنظام بيناً فقصين خيراً منية ح 1001.

<sup>2 -</sup> رواه البحساري كشاب سدة الخليق بناب سنة جنام فني فنول الله تعالس: تومنو الندي ينبدؤ الخليق لنم يقينده وهنو أهنين عليامه البروم/22 ح 2016, ومسالم، كشاب المساقات بناب شمخ النظام والصنب الأرض وغيرهما ح 1610 -

<sup>3 -</sup> رواء مسلم. كتاب الإمارة. بال قوله لا نزال طائفة من أمني طاهرين على اخرَّج 1920.

ة - رواة البختاري كشاب النهجيد بناب التهجيد باللبيل ح 1120. ومسلم كشاب جيسية (4 السيافرين واحسرها، بناب الدساء سم سياده القبل وقبادسيس ع 700

<sup>5 -</sup> عمدة القاري ع 7 دس 241

موت كل من يدَّعي الألوهية من دونه، فمن يدَّعي الألوهية من دون الله ينكر وجود الله ... حامة ابتدائه كما فعل وعون عندما ادّعي الألوهية وقال فإها غلِمْتُ لَكُم مَّنْ إِلَّه غُبُريكِه إ المصمى: 38]. فلما قال ما أنت الحق أثبت وحود الله سبحانه وتعالى، وأثبت العدم الدرن وأثبت الحقيقة للدء والوهم والسراب لغيره، وأثبت كذلك وجوب الاعتقاد بوجود الله، وأته الاعتقاد الحق الذي لا يستقيم تصوّر الكون ولا الحياة بدونه. ولم يكتف الله بإقامة الحجة على أيمر ينكر وجود الله وإنما أراد إنبات تحقق الوجود لكال ماكان موضوع خلاف وإنكار وتكذيب أبس المشركين، لكترر كلمة الحنق ليقيم الحجَّة على هؤلاء في كل أمر على حدة، كأثما يقول ﷺ أأنك فد تقرُّون بهجود الله (كما كان يفعل كفار قريش من إقرارهم بتوحيد الربوبية)، لكنكم الكديون كون نيًّا مرسلًا من الله، وتكذَّبون بالبعث والآخرة، والجنَّة والنار، فأراد أن يفيم الحجَّة مر ثبوت كل أمسر من الأمور السابقة، فتكررت كلمة المحق مع كل أمر منها وللإيذان بأنه ولابد من كوعا، وأمَّا مما يجب أن يُصدق ها،". فأفاد هذا التكرار تأكيداً شكَّل حجَّة ثانية رُهِينَ الحِجَّةِ التي أقامتها الكلمة بفعل مقتضاها المعجمي بقول العبني: وأما وحه التكرار والتكرير أو التركيد، والتكرير يستدعى التقرير الله والتكرير أو الترديد والترداد كما سَماه الحاحظ ﴿ وَهُو مِنْ الوسائلِ اللَّغُويَةُ ذَاتَ الصَّفَةِ الوَثِّيقَةِ بالحجاجِ، وهو من أبرزُ أساليب الحجاج اللَّغويّة أَفِق يَعْلَبُ وقوعَهَا في النصِّ الحجاجيِّج العريِّ، فهو : ومن أكثر الأدوات البلاغيُّة استحدامًا في وهجلهاب العرتي على الإطلاق، لما له من تأثير على مشاعر المتلقس العريّ، الذّي يتذوّق المعنى وتفاعل مع المرسل، من حال الأساليب التي استخدمها في الخطاب في التواصل معه، وقدرته ولل استخدامها، وقد لاحظت باوبرا جونستن أنَّ الخطاب الإقباعي العرى تكراري، وتوصَّلت من وَاللَّهُ البَّحْتُ إِلَى أَنَّ التَّكُورُ فِي العربية الآلية الأشبع في الإقناع، سواء أكنان تكوارًا بنائبًا أم تكرار مستويات، "، وتسمّى باربرا هذه الاستراليحية البلاغية واستراليجية الإقساع بالتكرير والله، فالتكرير لم عمرد حلية لفظيّة شكليّة يُعاد فيها اللفظ أو التركيب أكثر من مرة، أو يُصاغ فيه المعنى الواحد أكثر من صياغة، بل له وظالف خطابية عليدة منها وظيفة الإنهام®، وتوكيد الكلام

والساق ج7 مردوا والساق السلحة نفسها

<sup>.</sup> وينظر : البيان والنبيين. اقبرة الأول س 72 ويقسيمه اس الأليار قسيمين : التكريسوسي فلفينا، وفي المعنيي والتكريس في يعني بان القيامة بمكلم : فلينل «نسانو غير أنب الكانب والشيامن ج 3 أمن 2:

ألهمة الانطباب السياسيي دراسية الغويبة تطبيقينة فني ضبوء تطبيبة الانصبال مسجبوه مكاشبة. دار التناسر للمامع الت أهم القاصرة الطبطية الأولس 2006 من 111.

ية اليمن الحياجي العربي دراسة في وسائل الإفتاع بمقال؛ ضمن كتاب الحجاج مفهومه ومجالاته ج 4.دس 94. ويفطر البيان والنبين الكرة الأول ص 72.

وتقرير المعنى وإثباته الله وتأكيد الحقة هم، ومراعاة منا يقتضيه المقام أحيانًا من الإطناب ومدّ الذه حتى يبلغ غاية الشفاء والإفناع، وتمام الشّرح والاستقصاء أث،

ومن جميل بلاغة استحدام الكلمة في المواطن السنابقة الداقة على بلاغته يال أنها حاءت مُعزَّمت في موضعين وتُكُّرت في البواقي، وهو ما لفت شرّاح الحديث فقالوا في ذلك : وإنما غرّف الحق الموضعين وهما رأنت الحق، ووعدك الحق)، وتُكُّر في البواقي لأن المسافة بين المعرف باللام الحسب والنكرة فريهة بل صرّحوا بأن مؤداهما واحد لا فرق إلا بأن في المعرفة بشارة الى أن الماهمة التي دخلت عليها اللام معلومة للسامع، وفي النكرة لا إشارة إليه، وقال الطبي : وعزفهما للحصر، لأن الله مو الشكرة في المواقي التعرب والما وعده عرب والشكرة في البواقي لتعطيم، "أن وقبل : إن التعريف ليس للقصر، وإنما لإقادة أن الله حق لا منازع فيه، يفر المياقي لوجود المنازع فيه، يفر المؤلف والكافي، وكذلك وعده، وعدل الى التنكير في البواقي لوجود المنازع فيه، يفر المنافي لوجود المنازع فيه، يفر المنافي لوجود المنازع فيه، يفر المنافي المنافع فيه المنافع المنافع فيه المنافع فيه المنافع فيه المنافع فيه الله المنافع فيه المنافع المنافع فيه المنافع في المنافع فيه المنافع في المنافع

وتنهض الكلمة بذات الدور الجماجيّ النابع من مقتضاها المعجميّ في قوله ﷺ : وحقّ العسلومُّ على المسلم خمسٌ : ردُّ السلام، وعيادةً المريض، واتّباغ الجنائز، وإحابةُ الدَّعوة، وتشميدُ ؟ العاطم وا<sup>98</sup>.

ساء الإسلام لرعاية الحقوق بين الناس، ولإقرار مبدأ التكافل والتعاون بين المسلمين، وأترسيخ مبادئ العلاقات الإنسانية القائمة على الرحمة والتوادّ والتأخي، ولذا أراد الرسول الله في الحديث السابق أن يرشخ الحمس للذكورة، بما يجعل منها أمرًا متأكفًا للمسلم على مثله، لا محال مأم للتراخي، فعيرٌ عن هذا الوحوب بكلمة (الحق)، التي تفيد الثبوت والرسوخ، وهو ما نص عليه الإلى حجر إذ يقول: وقد تبيّن أن معنى الحق هنا الوحوب الم.

ا - ينظر المثل المعاش ع 3 ص 4.

يوري بنظر: كتاب السناعتين ص156. 3 - ينظر: السابق ص157.

242 -241 to 7 t glatting . 4

ى - يستقىر : كنايت اطابت هي شيرح سين ايين مُاجِبة إليو النسين اختضي الشيهيز بالسيندي الراقبيل بينزوت بيمون دائمة حاشية 13 حديث 1355 ح 1 من 408 .

<sup>8 -</sup> رواه البخلزي كتبات الأدلان بنات صاحباوفس الجنائيز ومين كان اخبر كلامية الا الله. ح (124)، ومستقم. كتبات السلاق بنات سين السيام على المنتلم در المنتلام ح 2162

<sup>7 -</sup> منح الماري ح 3 ص 136

«اتُوا : وَمَا حَقَّهُ ؟ قَالَ : غَضَّ الْبَصْرِ، وَكَفَّ الأَذَى، وَرَدُّ السَّلاَمِ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ، والنَّهْئِ \_ النَّكُرِيالِ.

كلمة الحق في هذا الحديث الشريف أنت معزفة بالإضافة إلى الضمير العائد إلى الطريق، في الشوي لغوي تصويري، نحج في حذب انتباه المتلفين -رضوان الله عليهم- ، الذين مسارعوا أن سنمسرون عن المقصود بحق الطريق. وحق الطريق ،أي : ما يُطلب فيه من الأداب، وفي التعبير أن بالحق) إشارة إلى تأكّد تلك الأمور والاعتمام بحاء ". فكلمة الحق منا غضت بدورها أن ما تحد الي تأكيد الأمور المفكورة، والاعتمام بحاء انطلاقًا من مقتضاها المعجمي المفاد من معناها المعجمية بحكم ما تدلّ عليه تعتبر ذات قيمة أعلى من الكلمات التركيبية، لا أمن حيث تصور دلالة مفردة لها وهي منعزلة عن السياق قحسب، وإنها من حيث هي الكلمات إن من حيث هي الكلمات التركيبية المربي حيث المنات التركيبية المربية المرب

#### أ ب / كلمة (الصدقة)

أور الكلمات التي كان لمقتضاها للمحمي وظيفة حجاجيّة في بعض السيافات في الحديث المحريث في الحديث الشريف. والصحيحين كلمه (الصدفة)، وهي أيضًا من الكلمات المحوية في الحديث الشريف. والمتدفة في اللغة هي ما يُعطى من الحال بقصد المعلمون في اللغة على الفقراء، وحاء في اللسان : الصدفة ما تصدفت به على الفقراء، وما أعطيته في النات الله المقراء الله المقراء المعلمة ا

وشقيت الزكاة صدقة في مثل نوله تعالى : ﴿إِنْمَا الصَّدْقَاتُ لِلْقُقْرَاءِ﴾ [التوبة : 60]، وستى الدية الكران الكريس العفو والتساسح صدقــة كما في قوله تعالى في آبة تنازل أهل الفنيل عن إلدية الكران الكريس العقول المنظم الم

إنه الدخياري كتياب المظالمين والقصيد بيناب أفنينة الدور والمقبوس فيهنارح 2455 ومسيني كثياب السيلام بياب ديق القياس عليس الفقيسق و السيلام ح 2121.

<sup>.</sup> البل الفاقين ع 1, ص 476.

<sup>€ ،</sup> الآلة السباق الطلحي ص 296 - 297

<sup>·</sup> سعام اللغودات في غريب القرآن من 281.

<sup>🐉</sup> سنتر لسان العرب ح 10. س 196. مدة اسمال

﴿وَالْجُرُوحِ قِصَاصُ فَمَن تُصَدَّقَ بِهِ فَهُو كُفَّارَةً لَهُ﴾ [المائدة : 46]، وحمَّى ما يُسامح الد المعسر صدقة ﴿وَإِنْ كَانَ فُو عُسُرَةٍ فَنَظَرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرَ لَكُمْ﴾ [العرة : 280]. وغير ذلك من المعان!".

ويمكن تمثيل المفتضى المعجمي لكلمه صدقة بما يلي :

| حجاجية كثمة صدقة                                                                                                                                                                                                                 | المقتضى المعجمي<br>لكلمة صدقة                                                     | المعنى المعجمي<br>لكلمة صدقة                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| النباء على التصديق، والإعلاد من شأمه كونه قدم<br>دلياد مادياً أو معنويًا على صدى إندانه بالنحلي عن<br>حود من مال أو وقته أو حهده ابتغاء مرضاة الله، برغم<br>ما طُهات عاليه انقوس من حال المال والخد، وأناثار<br>المنابعة الحاصة. | تعدم ومان مادي أو سنوي<br>على صدق الإيمان وحث<br>الرحن، وعالقة المون<br>والشيطان. | مال أو ما ي<br>حكمه الدفع في<br>وحود الماز مرضاد فأ<br>صال. |



<sup>1 -</sup> ينظر: الغربات ص 28 1 186

<sup>2 -</sup> رواه البخاري كتاب الزكاة باب ما أدي زكاته فليس بكنن ج 1405

<sup>3 -</sup> رواه البخاري كتاب لزكاذ أياب وجوب الزكاة. ح 1395

<sup>4»</sup> وواه المضاري كتباب الأدب بناب كل معسروف صدفته ح 1909 ومصلهم كتباب البركاط بناب أن استيم المصدفية يقتع علس خل شوع بيان المصروف ح 1005

ى رواة المحياري كمان المطلح. باب مصال الإسلام بين الباس ح 2707. وتسالم كتاب لا تركام بيان أن أسيم الصنف ف يقبع علني كل نبوع من للعروف ح 1009.

وقد كان طله الكلمة في بعض النصوص الشريفة دور حجاسي بارز، وذلك كما في حديث : «انشخ على كُلّ شَلَامي" مِنْ أحدثُم صَدَقَةً، فَكُلُ السّيحةِ صَدَقَةً، وَكُلُ تَحْمِدةِ صَدَقَةً، وَكُلُ \* الهابة صَدَقَةً، وَكُلُ الْكُبِرَةِ صَدَقَةً، وأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وتَهْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةً، وَيُجْرَىهُ، مِنْ \* (الله، وَكُمْنَانِ بِرَّكُفْهُمُا مِنَ الصَّحَى، (8).

وفي رواية أحرى المبحاري وكل سلامي من الناس عليه صدفة كل يوم تطلخ فيه الشمس : يعدِلُ عنها الانتين صدفةً، ويُعينُ الرجمل على دائمةٍ تبحمل عليها - أو يرفع عليها مناعة - صدفةً، والكلمةُ والطبة صدفةً، وكلُّ حطوة بخطوها إلى الصلاة صدفةً، ويُميطُ الأذي عن الطريق صدّقةً (19).

منكلت كلمة والصدفة في الحديث السابق منطلق الحكم الملكور في أول الحديث (يصبح المحفقة في كل شلامي) والحور الذي ارتكز عليه الحديث، فالمعاني المنطوية تحت الكلمة بما لما من المحفقة في كل مقطع، ففي حين تنحصر الصدفة في الأفعان في الأشماء المادية عادة، تُطلق الصدفة هنا على أشهاء معنوية أخرى، تبشيل كل وحره أو والإحسان إلى النفس وإلى الأعربي مما قد يغيب عن بعض الأذمان، وما قد يترد بعض النفس ولا الأعربي مما قد يغيب عن بعض الأذمان، وما قد يترد بعض النفس في وصوفة، وهو ما يعضله حديث أخر ورد فيه أنّ تاسأ من أصحاب الذي تأو المنبئ بالا يتما وأن الله، ذهب أقل الدُنور بالأخور، يُصلون كمّا تُصدفي، ويعمومون كما نصوم. ويتصدفون عمل المنفي المنافقة وتنون المنافقة، وكان تشهيخة صدفقة وتنون بالمنافزة وكان تشهيخة صدفقة وتنون بالمنافزة وكان تشهيخة صدفقة وتنون بالمنافزة ويكون قد يها أخر المنفقة ومن بمناح أحداث عنون في المنافقة وتنون بالمنافقة وتنون الله، أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر المنفقة وتنون بالمنافزة وضعها في الحلال كان له أخر الله المنافقة وضعها في الحلال كان له أخر الله المنافقة وضعها في الحلال كان له أخر الله الله أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر الله الله أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر الله الله أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر الله الله أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر الله الله أياني أحداث شهونة ويكون قد يها أخر الله الله أياني أدارة وضعها في الحلال كان له أخر الله الله أياني أخر وضعها في الحلال كان له أخر الله الله أياني أن أيان أن الله أخر الله الله أيان الله أخر الله الله أخر الله الله أيان الله أخر الله الله أو وضعها في الحرام أكان عقيه فيها وزر القديدة المنافقة وضعها في الحران الله أو وضعها في المنافقة و الله الله أخراء أكان عقية فيها وزر المنافقة وضعها في الحران الله أخراء أكان عقية ويها وزر المنافقة وضعها في الحلال كان له أخراء المنافقة ولمنافقة ولمناف

التسديدة في المنهوم الإسلامي تعني من ضمن ما نعنيه إسداء النّفع إلى الفات يتبيتها على السماء النّفع إلى الفات يتبيتها على المع والسمو بما ، والاهتمام بناء المحتمع ببدل الجهد النطوعي في مساعدة الآخرين مساعدة مادية معنوية. وهذا الحديث يبرز اهمية الصدقة في الإسلام والحث عليها والترغيب في بذل الصدقات الإكثار منها، يقول ابن حجر : والمعنى على كل مسلم مكلّف بعدد كل مفضل من عظامه صدقة المحلّد منها، يقول ابن حجر : والمعنى على كل مسلم مكلّف بعدد كل مقصل من عظامه صدقة المحلّد المحلّد

ا استامي : «اي اطلبه وفيس كل عظلم مجالول صفيس وفيسل هنو سي الاصبل عظلم يكنون أمين فرسس البعيس واحتماد العقب سنبواد وفسل جمعت سنالاميات اشتاح الساري ح 6 مر1237 دولتال ليان الأدراسي المي عظام في اسابع البناء السماء اعمادة الفساري ج 12 رص 1408

أحواه النخباري كنيب الصليح بيثي فضيل الإصباح بيين النياس ع 2707 ومضيلم كثياب البركاة بياب بينان أنّ السيم الصدفية في علين كل سوع مين العين قدن 200:

أرواه المحاري كنتب الجهاد والسير باب من أمد بالركاب ونجوه ح 2989

<sup>)،</sup> وأنه البنداري. كشاب لأنان جناب الذكتر بعث السنداد ن 640. ومصنفح كساب المساجد ومواصيع المسائلة يداب استنجياب المرابعات المسائلة ح 555.

لله تعالى على سيل الشكر له بأن جعل عظامه مفاصل يتمكّن بما من القيض والسبط، وخصت بالذكر (أي السلامي) لما في التصرّف بما من ذفائق الصنائع التي احتص بما الادمي "ال لكن لـ ارتبطت الصدقة في أفهام بعض الصحابة الكرام - رضوان الله عليهم - بالعنيات، اشتكوا من قلّه ما في أيدبهم منها، مع رغبتهم الشديدة في تحصيل الأحر المترتب على الصدقة وحرصهم البالع على ذلك، فأرضدهم الرسول في إلى أنواع أحرى من الصدقات يحصلون بما الأحر. مكررًا كلمة الصدقة مع كل نوع من أنواع المعروف الملكورة.

وهذا التكرار أدّى إلى تقوية المعنى، والاحتجاج على كل نوع من أنواع المعروف المذكورة بأنه صندة، له من النواب ما لقواب الصندقة، زيادة في الإقناع، ودفقا للشك والتردد، وزيادة في ا إشباع المعنى وتفصيله بعد إجماله في المفلمة، فالتكرار وليس بحرد تفنية أسلوبية، فهو طريقة في تقدم أطروحة تسمح بإنتاج تأثير الروز، ورؤية الفكرة الواحدة من زوايا عديدة، هم وهى الفائاء أ المحاجية التي عادت على النص حرّاء تكرار كلمة والصدقة،، حيث أسهم التكرار في توسيع دارة العددة وتسليط الضوء عليها، والتفصيل في مجالاتها وأنواعها.

وإذا عُلم أن الأصل للعجميّ لكلمة صفقة وهو (الصّدق) يدلَّ على قوة في الشيء قولًا وغره كما يقول ابن فارس (أنه فإنه يتضح ما للمفتضى العجميّ من قوّة حجاجيّة في الحديث، حيث إ احتجت الكلمة للأعمال المذكورة، وأعلت من شأنها، ووضعتها في سباق تنافسني مع الصدقة إ المالية، وسكّلت نوعًا من العزاء وجر الخواطر لغير ذوي اليساو من للسلمين.

## ج / كلمة (الظلم)

الطلم في اللغة وضع النسيء في غير موضعه، والطلم الميل عن الفصد، والطلّمة من الناس النامون أهل الحقوق حقوقهم "، والطّلمة محلاف النّور"، وزالطاء واللام والميم، عند ابن فارس أصلان صحيحان أحدهما : حلاف الضّباء والنّور، والأعر وضع الشيء في غير موضعة تعديّاً".

والطلم على وحه العسوم وعند أهل اللغة وكثير من العلماء ؛ وضع الشيء في غير موضعه المختصّ به، إما بنقصاد أو بزيادة، أو بعدول عن وقته أو مكانه... والظلم يُقال في مجاوزة الحق و

١- فنح الباري ع 6 ص 154

<sup>· 2 -</sup> الحجاج بي التواصل فيليب بروتون ترجمة | محمّد مشيال وعند الباحد لتهاسي الركز القومي للترجمة القامرة 2013. بن 2000

<sup>3 -</sup> ينظر: معجم مغاييس اللغة. ح 3 س 339, مادة تصدق

<sup>4 -</sup> ينظر : لسان العرب ح 12, ض 373 مانة اطلعها

<sup>5 -</sup> ينظر : معجم مغاييس اللغة. ح 1. ص468

<sup>6 -</sup> ينظر: لسابق المغجة نفسها

اب بجري بحرى نقطة الدائرة، ويُقال فيما يكثر، ونيما يقُل من التحاوز، ولهذا يستعمل في الذيب الحدد، وفي الذَّنب الصغير ... قال بعض الحكماء الظلم ثلاثة :

الأول : ظلم بين الإنسان وبين الله تعالى، وأعظمه الكفر والشرك والنفاق...

والنابي : ظلتم بيته وبين الناس...

والنالث : ظلم بينه وبين نفسه....١٠٠٠.

والطلم في الشريعة : وعبارة عن التعدي عن الحق إلى الباطل، وهو الجور، ٥٠.

ووردت هذه الكنمة بصبغتي الاسم والفعل في الصحيحين. وحاءت بمعناها العام المذال على المار الحدّ، والحدّ، والحدّ، والحدّ، والحدّ، في العبد وبين الرب كما في الحدث: ملا نزلت : هل الله في ألمون الرب كما في الحدث : ملا نزلت : هل الله في أمنوا ولم بالمبدوا إيمانهم بطلّم أولين لهم الأهن وهم مُهتفون الإسمام : 62] قننا : يا رسول الله، أيما لا يظلم نفسه ؟ قال : ليس كما تقولون، والمم يللّم يللّم الممانية م يظلم : بشرك. أو لم تسمعوا إلى قول لقمال لابنه فإنا بشي لا تشرك بالله إن المشرك الممانية عطم المانية المسلم لا المسلم المنانية عطم المانية عطم المانية عطم على قوله الله : المسلم المربة فرح الله تخربة من كرباب يوم الفيامة، ومن كان في حاجته، ومن ترّخ عن مسلم تربّة فرح الله تخربة من كرباب يوم الفيامة، وقوله الله : ، مطل الذي المنانية فريا ألمن أحدكم على ملي فليتنغ هم وقوله الله : ، ومن تلق من المربة الله على المنانية المنانية الله عن الله من المراني سيا ملونة من مسلم المؤلفة من المنانية المنانية

\*

الكاريات من 218 - 118.

119.00

وياه السخاري كتاب تقسير القول باب ولم بليسوا إيانهم بنقلم ح 1830 ومسلم كناب الإيان باب صدق الإيان ح 124. الهاء السفاري كتاب الإكبراء ساب ينين الرسل لنصاحب إسم أسبوه إذا فساف عليث القبال أو نحوم ح 6351، ومسلم كتباب هم والملك والأداب يناب غرب طالحم المسلم وخذات واحتضاره ح 2664.

ةً بواه المخاري كتاب الإستقراض باب مطل القني ظالم ح 2400 ومسانع. كتاب الشاقاة إياب طرع مطل القنبي ح 1564.

أرضين الله وقوله يُؤَلِّدُ ، ، مَن كانت لهُ مَطلعةً لأحيه مِن عِرضِه أو شيءٍ فَلِيَحلَّلَهُ مَهُ البومَ قِبلِ ال
لا يكونَ دينارٌ ولا عِرهمُ، إن كانَ لهُ مِملُّ صالِحٌ أُجِدُّ مِنهُ يَعْلَمُ مَظلَّتِهِ، وإنْ لم تكنُّ لهُ حَسابُُ
أَجِدُ مِن سَيَّات صاحبِه فَحَمِلُ علِهِهِ " أو دلالهُ على ظلم الإنسان نفسه كما في دعاء : واللّهمُ
إن ظلمتُ نفسي ظلماً كثيراً، ولا يَعْهُمُ الدُّنوبُ إلا أنت، فاغهَرُ في مَعْهُرةً مِن عِندَكَ، وارحمني إنكُ
أَنتُ العَفْرِر الرَّحِيمِ، ".

## ويمكن تمثيل المقتضى المعجمي لكلمة (ظلم) بما يلي :

| حجاجية كلمة طلم                                                                                                                                          | المقتضى المعجمي لكلمة طلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المعنى النعجعي لكلمة ظلم                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| تعشیل حجاجیتها فی اقسام<br>افظالم تنقیرت نسیر الاتمان فی<br>فایسه وعمساه عسن رؤیسه<br>الحاق، وقفامه بادعاء وجمود ما                                      | عالف أمر الله بالاصدي على المستق المستقد المس | تُحـــاوز الحـــد بالنــــادة أو<br>النفســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| اهـق، وهامه بادهـاه وخدوه ما<br>الـبس موهـودا (كادهـاء الشيراء<br>قد حل عـن دلـك) ، أو نغي ما<br>هـو موهـود زيـان يغـي أن يكـود<br>الساحـد الحق حق عله). | السنط على، وظلمة في القلب<br>الدي المعنوة عن رؤية المق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حقسوق النساني، ووضيع<br>الذي. في قو موضعة                                     |

ومن الأحاديث النبوية التي كان لكلمة (الظلم) فيها طباقة حجاجية ممؤثرة :

- قــوله ﷺ: والثّوا الطّلَمَ. فَإِنَّ الطّلْمَ طَلْمَاتُ يَوْمَ الْفِيَامَةِ. وَالثُّوا الشُخ. فإنَّ الشُخ أَهَلكُ مَنْ
 كَانُ قِيثَاكُمْ. حَلَهُمْ عَلَى أَنْ مَفَكُوا دِنَاءَهُمْ وَاسْتَخَلُّوا تَخَارِمُهُمْ. ".

1 - رواه المحمدي كتمام المطالبين والمحصوب بناب النج من طلبي شيئا من الأرض ح 2413. ومسالم كتمام الله الأقام المنافقية الطلبين بقصوب الأرض وقيرها ح-1612.

<sup>2 -</sup> رواه البخاري كناب الخلالم والغصير باب من كانت له مظلمة عند الرجل فحالها له هل يبين مظلمتم ح 2449

<sup>3 -</sup> رواه البخباري كتباب الأثاري بناب النفياء قينيل السبيلام ح 834، ومستلم كتباب التكبر والمغباد يناب إستحياب خفيص الصنوب بالذكتين ح 2705

<sup>4 -</sup> رواه البخباري. كتاب للطالبيم بالقصيب بياب الطلبي طلوبيان ينوم الغيابية ح 2467. ومصلح. كتباب البسروالعطيةوالذات بناب خبرج الطلبين ح 2578.

حيث كرر الرسول الله الكلسة بنفس اللفظ مرتين، وأتى تما مفردة بمعنى تجاوز المذّ والطعيان، وأتى تما مفردة بمعنى تجاوز المذّ والطعيان، وأتى تما مفاردة بمعنى الظلام (الظلمات)، وكأنّه يُؤلُّ يريد أن يلفت الانتباه إلى الرابط بهر المعنيين : (الظلم / الظلام) اللذين هما وجهان لشيء واحد، وهنو ما نتب عليه ابن حجر لا يقول : وقال ابن الجوزي : الظلم يشتمل على معصيتين : أخذ مال الغير بغير حق، ومبارزة الرب بلخالفة، والمعصية فيه أشد من غيرها لأنه لا يقع غالبًا إلا بالضعيف الدي لا يقدر على الانتصار، وإنما ينشأ الظلم عن ظلمة القلب، لأنه لو استنار بنور المدى لاعتبراك. وهو ما أشار إلى بعض اللعوبين إذ قالوا إن الظلم مشتق من الظلام، كأن فاعله في ظلام عن الحقال.

وكلام ابن الحوزي الذي نقله ابن حجر بشتمل على أزكان الحجاج التي تؤديها الكلمة بفعل مقتعناها المحمى، فالظلم كما قال فيه اتمام للظالم بالنصب، وبمبارزة الخالق بمحالفة أمره، واتمام للطالم بظلمة القلب، ومطنة نقص الإيمان.

وقد أراد الرسول عَثْرٌ في هذا الحديث أن بحدًر من الظلم، وبين علمة التحدير (فإن الظلم فلما أراد المسلم فلا المسلم المسلم وهو ما يؤدّى إلى إقتاع الملقي بضرورة استناب الظلم حتى لا يقع في معته فلمانيه الأليمة للظلم وهي الطلمات المسبية عنه في الاحرة، بأن يُظلم الله على الظالم وعنده لدّة الله حل شأته ".

أ وهذا التعاقب بين الحدث (الطّلم) والنتيجة (الطّلمات) يشكّل نوعًا من التنابع السبني الحجاجي الذي يربط بين أجزاء الكلام، ويجعله وحدة واحدة، له القدرة على النائير في المتلفى وإقناعه، فمن وإد النّحاة من ظلمات يوم القبامة عليه أن يجتب الظّلم، ومن وقع في الظّلم فمصيره الظّلمات.

- ومن الأمنلة قوله بَثَلَة : بإن الله ليملي للظالم حتى إذا أحده لم يغلنه. قال : ثم ترا : ﴿وَكَذُلِكَ اللَّهُ إِنَّا أَخَذُهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود : 102] \*.

في الحديث وعيد شديد للظالم الذي يتكرر منه الظلم (وهو ما تفيده صيغة اسم الفاعل) للذي تحرأ على كل أنواع الظالم، فإلله يملي له أي : يؤخره، وهذا الإملاج حاء بصبغة المضارع للدلالة على التحدد فكلما طَلْمَ يُؤْخِر الله حسابه ليزداد إثما وبغيًّا والعياذ بالله وهذا من

أن فنح الباري كتاب الطالم. ج5. ص 121.

بنطر: عمدة القاري ج12 ، ص 114.

أً - ينظر: السابق الصفحة تفسها.

<sup>) -</sup> واه البخباري كتباب النفسيين بناب قوليه تعالى: (وكفالك أحند ربيك، يا صود 102، ح 4636، والقينط ليم ومسيلم كتباب أحد والصلية والأداب بناب قبيرم النظليم ح 2881.

أشد البلاء حاء في شرح الحديث : إن الله تعالى (أيّعلي) بفتح اللام الأولى أي : أنمهل، والإملاء الإمهال والناحير وإطالة العمر والطالم)، زيادة في استدراجه، ليطول عمره ويكثر ظلمه، فيزداد عقاب طالعة لقبلي الفيم ليزدادوا إلّها إلى عمران : 178]، فإمهاله عتى عقابه (حتى إذا أحده) أي : أنزل به تقمته (لم يفلته) أي : لم يفلته منه أحد، أي : لم يخلصه أبدًا بل بهلكه لكثرة ظلمه بالشرك، فإلا كان مؤمنًا لم يخلص مدة طويلة بقدر حنايته، وقول بعضهم معنى لم يفلته : لم يؤدره بعضهم بعنى لم يفلته : لم يؤدره بعضهم يخلافه، فالأولى جعله غالبنا من الإفلات وهو خروج من مضيق، وثمام الحديث في البخاري بعضهم يخلافه، فالأولى جعله غالبنا من الإفلات وهو خروج من مضيق، وثمام الحديث في البخاري أم تبلية المنطق ، ووجد المظالم، وأنه لا يغتر بالإمهال فإنه ليس بإهمال الله فكله الظالم هنا أذّت تنفل عن المعملية والدلالة المعربية (والصيغة العمرفية والدلالة المعربية أن أخذة القالم بالخروج عن الحمل معالم الله أو يوسله أو تحو ذلك، ومع عنه الحمل من الأحوال عن المعنى المعملي ومغنها، حيث أنادت الحام هذا الظالم بالخروج عن الحمل مع الله ومع نفسه المبار وعي، الكلمة بصيغة اسم الفاعل المعرف بأن الحنسة لبيان الماهية، فالظالم بالوسف الذي تعلق به الحكم، وهو معنى عام يشمل جميع صور الظالم قولًا ومعلاً.

ومن علال ما سبق يتضح أن الكلمة لها دلالتها المعجمية المرتبطة بتاريخها النشافي والمعرفي، وهم ما عنجها هوية خاصة التي يتواضع عليها مستعداء اللغة في خطابه أحيانًا ليضفي عليه مربدًا من الطاقة المحاجبة، وحزء من هذه الحوية ما أصح أيعرف في الدراسات النسانية بالمقتضى المعجمي الناشئ عن معنى الوحدة المعجمية، والذي براكز في البنية اللسانية للفظ ويلازمه بمعزل عن المقام، ويكمن البعد الحجاجي لهذا المقتضى في أنه يقدم المعنى باعتباره حقيقة غير قابلة للنقاش، وعكن العاجم من إدخال المنطقي في حيزه الفكري والنقاق.

وعليه فإن المحاجج يستطيع أن يجعل المعنى المعجمي وما يتعلق به من مقتضى مرتكز الحجاج رأو أحد مرتكزاته) في الخطاب، من خلال حسن التوظيف والاستخدام، إذ يتفاعل المعنى المعجمي مع مقتضاد في قضاء القول الحيكاجي ليولد فعلًا قوليًا إقناعيًّا ذا طاقهم حاجبة، يقوم على ركن لنوى مين.

<sup>1 -</sup> فيض القدير، ح 2. ص 264

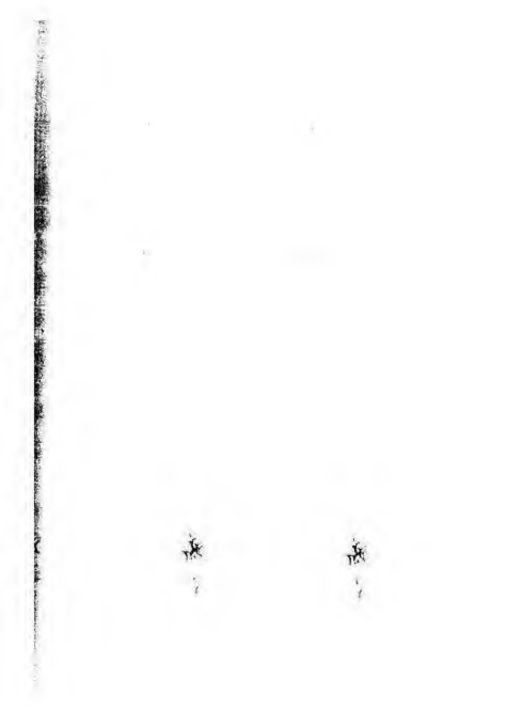
<sup>2 -</sup> بنجلو . فسخيت اخطاب والسناق التفافق ص 16

وصفوة القول في هذا البحث

إنه قد تبيّن أن للكلمة في الحديث النبوي دورًا حجاجيًّا بارزًا على المستوى الصوق والصرف والمحمى، إلا أن هذا الدور المساسي لم يكن على نفس الدوحة من الوضوح في الا الأحاديث، قموضع الكلمة من النص، وما بصاحبها من عوامل حجاجية لفويّة وغير لفويّة مى التي تحدد مدى وضوح هذا الدور الحجاجي في حديث دون آخر. فينما يبلو دور الكلمة المحاجيّ بارزًا في بعض النصوص، يبدو متواربًا حلف حجة أخرى في نصوص أحرى، فقد تتكفل لكلمة بأداء الحجاج اللغوي كله أو حلّه في الحديث الذي وردت فيه، وقد تكون عنصرًا مساعدًا ألحمج أحرى أكثر بروزًا استدعاها المقام في ذلك الحديث.

كما إن الحديث عن حجاجيّة الكلمة لا يعني إهمال التركيب، فالتركيب كما تبيّن هو السؤولُ عن مرور دور الكلمة، ولا شك أن دوره الحجاجي يكون أحلى وأوضح، وهو ما سيتناوله المبحث خدم بإذن الله





# المبحث الثاني

الحجاج اللغوي على مستوى الجملة







الصبح من المسلّم به في الفرس اللساني الحديث أن دراسة اللغة كي تكون بحدية لابدّ أن تقوم على \* قد الأدني من التجير المفيد، الذي تبدأ منه اللغة في عمليّة التواصل والتبليغ... وهو ما أصطلح على - - به بالجملة (١٠)، فالجملة هي النبط المصمّر للغة والكلام، والصورة اللفظيّة الدنيا للفهم والإفهام ١٠٠٠.

و مند النظر في الحملة في الترات العربي بجد الدارس أنها (أي الجملة) ظلّت عمل حلاف بين نهاة المربة من حيث تعاريفها، وأقسامها، وتصنيفاتها. فمن حيث المصطلح تنازعها ثلاثة مصطلحات الحملة ، والكلام، والقرل. فاستعمل الشحاة الجملة في أول الآمر بمعني اصطلاحي مرادف ولا محكوم، فسيبويه مناذ فم يستعمل مصطلح الحملة في كتابه، لكنه استعمل مصطلح الكلام للدلالة المركب من الكلام، للستقيم منه والمحال، يقول في ذلك : وهذا باب الاستقامة من الكلام، لعمد مستقيم حسن، ومحال، ومستقيم كذب، ومستقيم قيح، وما هو محال كذب، ها بالرغم من الحدم مدتولها، وأشار إلى مكوناتها، فذكر المسند والمسند إليه، مشيرًا إلى ما بينهما من التحام، الله عدم استناء أحدها عن الآحر، فقال : ووهما (أي المسند والمسند إليه) ما لا يغني واحد الله أحدم، ولا يجد المتكلم منه بكاً، فمن ذلك الاسم المبندا، والمبنى عليه، وهو قولك : يسم ما الأول بد من الأحر، ومثل هذا : بذهب عبد الله، فلابد للفعل من الاسم، كما لم يكن المهدم الأول بد من الأحر، في الابتداء، الأ، وهذا بعني أن سبويه حدد المعلم، ونته إلى مكوناتها في أنه لم ستعمل المصطلح، وإنها استعمل مصطلحاً أحر يدل على ما تسلل عليه الجملة من المحلة منه المحلة من المحلة من المحلة من المحلة من الم

أما أول من استعمل كلمة (الجملة) بالمعنى الاصطلاحي للمروف فهو المؤد، ودلك في معرض عليها على معرض الفاعل، حيث يقول : وإنما كان الفاعل رفقا الأنه هو والفعل جملة يحسن عليها مسكوت، وتحب بحا الفائدة للمخاطب، على أنه يبدو أن الجملة والكلام عنده مصطلحان وهو مايظهر من قوله في باب المسند والمسند إليه : وفالابتداء نحو قولك : زبد فإذا في تذكره للسامع ليتوقع ما تحيره به عنه، فإذا قلت : منطلق أو ما أشبهه مسمع معنى الخراء وكانت الفائدة للسامع في الخير، الأنه قد كان يعرف زيدًا كما تعرف، ".

المعلمة في نظير اللسبانيين العسوب انظيرة تقول قا تقديمة ان التسبيق مهبوسي مراسمة مشكرية بمعلمة المراسسات الأمية والعيبسة ديسي العسد 199, 2009م

25 pt. 1 5 may 12. mg 25.

. **الس**انق ج 1. س 23

اً فلانسب محمدين بند أبر العيناس العوف بالبسر، إن : 205هـــ طفيسق : مجمد عبد الحالق عصيمـــة. علم الكنسب. وقد الأرسي 1906 ع 1, من 8

. 126 m . 4 . m . 126.

وعن تعسوا إلى التسوية بين المسطلحين كذلك عبد القاهر الحرحان، بقبول في ذلك ؛ واعلم أن الواحد من الاسم والفعل والحرف يُسمى كلمة، فإذا التلف منها النان فأفاد أخو : (حرج زيد) يسمى كلامًا، ويسمى جنة، الله.

ومن المحويين من رأى أن الكلام غير الحملة، مثل ابن حتى الذي يرى أن الكلام حنس للجمل الله ويصدق لفظ الكلام عنده على الجملة الواحدة، وعلى ما هو أكثر من جملة.

وأما الرضي ففرق بين الكلام والجملة، فجعل الجملة وما تضمّن الإسفاد الأصلي، سواء كانت مقصودة لذاتما أو لا... والكلام ما تضمّن الإسفاد الأصليّ، وكان مقصودًا لذاته ها، فالفرق بنهما عنده يعود إلى القصد، والقصد عنده يعني الإفادة، وهو ما يعني أن الكلام عنده أعمّ من الحملة، وفكل كلام جملة ولا يتعكس الله أما ابن هشام فادهب إلى عكس ذلك، فالجملة عنده أعمّ من الكلام، إذ شرط الكلام الإفادة بالقصد، والجملة قد تكون مفيدة أو عم عفيدة، مثل جملة الصلة والشرط والحواب فهي ليست بكلام هذا الصلة على الشرط والحواب فهي ليست بكلام هذا العلمة التحون مفيدة أو عم عفيدة، مثل جملة الصلة والشرط والحواب فهي ليست بكلام هذا العلمة العلمة القصد، والحملة التحون مفيدة أو عم عفيدة، مثل جملة العلمة والشرط والحواب فهي ليست بكلام هذا الإقادة التحوي المفيدة أو عم عفيدة التحديد ا

وللحملة في الترات العربيّ عدّة تعربفات، حيث غُرُفت بأنما : «كلّ لفظ مستقل بنفسه مفيد ع لمعناه، "الله وغُرُفت بأنما : معنارة عن الفعل وفاعله، كـ (قام زبد)، والمبتدأ وخبره كـ (زيد قاتم)، وماكان : عنولة أحدها، نمو : طرب اللمن، وأقالم الزيدان؟ وكان زيد قائمًا، وظننته قالمًا، أهم وهو تعريف أ أقرب إلى تصنيف الصور النحوية التي تنالف منها الحملة.

وعليه يُلاحظ أن تحاة العرب راعوا في تعريف الجملة مفاهيم : الإستاد، والإفادة، وحسن السكوت عليه. فالحنلة هي ما تركب من مسند ومسند إليه (فعل وفاعل، أو مبنداً وحبر)، وما زاد على هذين العنصرين فهو فضلة، وليس بالازم الاكتمال تركيب الجملة (18).

اما مفهوم الإفادة فهو يتأتى من استقلال الحملة بمعنى يحسن السكوت عليه، وحسن السكوت يُمدّ بمثابة العلامة على إفادة الحملة لمعنى تام، لا تختاج معه إلى مايتمم معناها الأصلي.

<sup>1 -</sup> اللمل عبد القاهر الجرجاني حقَّقه وقدم له : علي حيدر نمشق دار الحكمة (نظار انت! س 40

<sup>2 -</sup> ينظر : الخصائصية ع بس 2 وس 15, وص 24 وس 26 وس 141 وي 3. وس 29 و س 141 و 3. وس

<sup>3 -</sup> شرح الرضي عُلُقُ الْكَافِية، ع 1. ص 8

<sup>4 -</sup> السابق الصفحة نفسها.

<sup>8 -</sup> التصالص ابن جني. ع 1. ض 17، وينظر: شيخ المنسل لابن يعيش ع 1. س 72

<sup>7 -</sup> مقني اللبيب س 400.

<sup>8 -</sup> ينظر اللي سبيل الثال شرح الأغصال ع 2 من 37

عرف اللغويون المحدثون العرب الجملة بعدد من النعريفات التي أظهرت تباينهم هم كذلك
 و مفتوم الجملة ، فعرفها المحتومي بأنما : «الصورة اللفظية الصغرى للكلام الفيد في أي لغة من
 شفات، وهي المركب الذي يبين المتكلم به صورة ذهبية كانت قد تألفت أحراؤها في ذهب ثم هي
 جوسيلة التي تنقل ما حال في ذهن المتكلم إلى ذهن السامع "ا"، فاشترط الإسناد، والإفادة.

وعرّفها إبراهيم أيس يقوله : وإنّ الحملة في أقصر صورها هي أقلّ قدر من الكلام يفيد السامع معنى مستقلًا بنفسه، سواء تركّب هذا القدر من كلمة واحدة أو أكثر، ها. بمعنى أنه لا يشترط وجود الإمناد، فيمكن للحملة عنده أن تتكّون من جملة واحدة إن فهمت من السياق.

أما عباس حسن فالكلام والحملة عنده بمفهوم واحد إذ يقول : «الكلام أو الحملة هو ما تركب من المعامرة أو الحملة هو ما تركب من العامرة أو أكثر، وله سعني مفيد مستقل... قلابة في الكلام من أمرين مقاء هما : التركيب، والإقادة المستقلة، ٥٠.

أما عن مكونات الحملة العربية فالحملة العربية في أيسط صورها تبيني من ركبين أساسين هما : وقسه والسند إليه، وهو ما أشار إليه سيبويه في إشارته للحملة - كما سلف - وبين علين الركبيل لا مم نام وتعاضد، وهو ما يسمى بالإسناد الذي عدّه بعض النحاة والبلاعيون من أجزاء الكلام الساسية، كونه يحدث ترابطًا معنويًا بين طرفي الحملة، وإن كان غير ظاهر، يقول الرضيّ : ووذلك المناحد أجزاء الكلام هو الحكم أي الإسفاد، الذي هو رابطة، ولابد له من طرفين : مسند ومسند

وقد قشت الحملة في الترات عدّة تقسيمات، فقشمت من حيث وظيفتها إلى حبر وإنشاء، وزاد
 قل النّحاة واللّغوين أقسامًا أخرى ترجع إلى هذين القسمين؟

وقسمت من حبث تركيبها بالنظر إلى ماتبداً به من مفردات إلى : اسمية، وتعليه. فالاسمية ما فلرت باسمة والفعلية ما مشدرت بفعل، وزاد بعضهم قسمًا ثالثًا وهني الجملة الظرفية التي تبدأ فلرت. وزاد الزعشري الجملة الشرطية وهي ما لدفت بشرط.

أَهُمْ النحو العربي نقد وتوجيد. مهيم) الرومي دار الرائد العربي. لينان ط الثانية. 1986 م. 31. 7. وفي اسرار اللغة. إبراهيم أنيس القاهراً مكتبة الأقلو الصرية. ط 6. 1978 من 278 - 277

<sup>.</sup> فحو الوافي عباس حسن مصر دار العارف الطبعة النامسة عشرة. ج1. ص 15.

<sup>.</sup> ويتعلم: حاشية الضيان على شيرح الأنسموني لألفينة ابن ماليك. محصد بين علي الضيّان بار الكتب العلمينة. بينرون، الهدة الأولى 1997: ج ا, ص 35.

إيطار مغني اللبيب ص 492.

<sup>🕻</sup> يتعلن شرح للفصل ج 1. ص 229 ومعني النبيب ص 492.

وقْسَمت الجملة باعتبار تركّب الخبر وعدمه إلى قسمين : كبرى، وهي الجملة الاحية التي خبره جملة, وصغرى، وهي الجملة الفعلية التي خبرها مفرد"!

وقُشمت الحملة باعتبار إعرابها إلى : جمل لا محل لها من الإعراب، وجمل لها محل من الإعراب. إ ولكل مواضع وشروط<sup>هم</sup>.

وعند اللغوبين المحدثين العرب تعددت أقسام الحسلة كذلك، فقستمها الأستاذ عباس حسن متأثرًا بالنّحاة القدامي ثلاثة أفسام :

- الحملة الأصلية : التي تقتصر على ركني الإستاد.
- الجملة الكبرى : وهني ماتركب من مبنداً حبوه جملة اسمية أوفعلية.
  - الحملة الصغرى : وهي الحملة الواقعة حيراً في جملة كبرى<sup>10</sup>.

وقشم الأستاذ إبراهيم مصطفى الحملة إلى : حملة نامة : وهي التي تشتبل على كني الإسناد (ومذا يشمل الاسمية والفعلية). وجملة ناقصة : وهي التي تحوي ركنًا واحدًا فقط من ركني الإسناد، وبنم مما المعنى، مثل حملة المفعول المطلق الذي خدف فعله مثل : تمية، سلامًا. ومثل جملة النداء تحو : يا محمد<sup>18</sup>، إلى غير ذلك من التقسيمات عند عدد من اللغويين.

أما بالنسبة إلى الحملة في الدوس اللغوي الغربي فقد واحتلقت دواسات اللغويين التدثين للجملة عنها في الدواسات التقليدية من حيث التناول، فقى علم اللغة الحديث يفرق علماء اللغة بير الجملة تمطأ، والحملة حدثًا كلائيًا، أن فعثلاً عبارة (المبتدأ والخير جملة اسمية) هي وصف لنموذج الجملة، وأما قول : محمد قائم - مثلًا - فهي حدث كلاسي ألك. وعند يلومفيلد الجمل هي وشكل لقويٌ مستقل، لا ينضمنه من خلال أي تركيب تحوي شكل لعربي أكبر منه أهم، وهو تعربة.

٦ - ينظر مغني اللبيب ص 437.

<sup>2 -</sup> ينظر: السابق ص 500 ومؤهدها

<sup>3 -</sup> بنظر النحو الوافي ع \$ 16 05

<sup>4 -</sup> بنظر إحياء النحو إبراهيم مصطفى مطبعة خنة الثاليف والترجمة والنشر. القاهرة الطبعة الثانية. 1992. ص142

<sup>5 -</sup> بساء الجملية الغربيية دراسة تطوية تطبيقينة على دينوان اليهاء زميس سبيد راضي على عبدالرارق وسنالة ماجست. كلينة دار العليوم جامعته العاصرة 1961، موقع الاوكت IMMp.//www.alukab.not/inbray.

<sup>6 -</sup> ينظر السابق

<sup>7 -</sup> مدخل إلى علم لغة انتص فولفجاخ بيترفيه قبير. ترجمه وعلق عليه: سفيد حسن بحيري مكتبة زهراء الشرق القامرة. 2004 مر 16

سَحَلَيّ، ينظر إلى الجملة على أتما أكبر وحدة تركيبية تحوية، وعلى أتما الوحدة الأساس في علم نعد. وهو الاتحاء الذي كان سائدًا حتى منتصف السنتينات؟!.

وحاء تعريف الحملة في معجم النساليات بأنما : ويحموعة من المكّونات اللغوية، مرتبة ترتيبًا عوبًا، بحبث تكون وحدة كاملة في ذاتمًا، وتعبّر عن معنى مستقلّ، هـ، وهو تعريف يرتكرَ - كما في النحو العربي القديم - على عنصوي الإفادة، والاستقلال بشكل لسلمي.

أما الجملة في نحو النص فهي وبنية صغرى، تتحرك متحهة نحو شيلاتها، لبناء البنية الكبرى، التي المسلم المنام البنية الكبرى، التي المناص الشامل، الله فلا فلا يتحدد، ولا ينضح من خلال الجملة الواحدة، وقد تحتاج أضلة إلى جملة، أو جمل أخرى قبلها أو بعدها، لينضح معاها، ولتؤسس الصالاكانية بين المرسل أو والمستقبل، فالجملة غالبًا ماتكون دات دلالة حوفية، توتس مع مثيلاتها دلالة النص كاملاً، بحيث يعتل وحدة دلالية واحدة "

أما تعريف الحملة الذي يأحد يه البحث، فهو التعريف الذي نوصل إليه الطلمي، الذي يرى الله المللمي، الذي يرى الله المالمي، الذي يرى الله المالمي، الذي يرى الله المله و من فيود لركتها أو مأن الحملة إلى المنتبع هذه العلاقة من فيود لركتها أو لأحدها الله المله المالمين أن يعبر عن الحملة بأنها منحز لغوي، ليجمع - كما يقول - يين معهومي الحملة النظامية، التي تمثل شكل الحملة المرد، الذي يولد جميع الحمل الممكنة والقبولة في عنوائم والمنام المناسمان مع المتمام المناسمان مع المتمام المناسمان النهوي كوحدة واحدة عير بحراة، تولدت في مقام معين، واقصد معين.

واحتمار الطلحي كذلك المحافظة على قيد الإسناد، ومايدخل على ركني الإسناد أو أحدهما أمن علامات، تصدخل بذلك قيود الرمان، والمكان، والنعت، والملابسة، والتميز ... إلى سواء الكانت كلمات مفردة، أو جملًا تحلها، أو جملًا من مكملات الدلالة، ولا تقوم المفردات مقدما ... ويتناسب هذا الفيد أيضًا مع مقتضيات دراسة الجملة في الحديث النبوي، حيث التوسع مع الجملة على طول امتدادها، وإن تداخلت فيها جملتان أو أكثر.

وا - يتكلر السداق المدلدة داسيها

<sup>0-</sup> معجم اللصائمان الحسلة سامم عياد كتابكم بين مكتبة لبنان بيروس 1897. من 128

<sup>&</sup>quot;\$ - اقطيشة والتكفيس من البدوية إلى التفسيحية - قارعة نفيهة لنسواح إنساني معاصر - مقدمة بطريبه وتراسمة قطيفينة عبدالله الفذاب بالركار النقافي العربي البدار البينساء - بسووت ط الساسنية. 2006 عن 18.

<sup>4 -</sup> ينظر: البديغ بين البلاغة واللسائبات النصية. جميل عبد الحيد الشاهرة الهيئة لنصرية العامة للكتاب. 1998. ص 188

١٠٠ مالة السياق الطلحي ص 271

و ينظر: السابق ص 269

<sup>7-</sup> يطر السابق من 27

وبما أن البحث بعنيّ بالمملة الحجاجيّة تمديدًا، فقد حاول التوصل إلى تعريف الحملة الحجاجيّة يمقارية نداوليّة، واجتهد بالقول بأن المملة الحجاجيّة هي : المنجز اللغوي، المستقل بنفسه، الحامل لقيمة حجاجية، والمتميز بوجود مؤشرات لغويّة، وروابط، وعلاقات حجاجيّة، تنحو بالمتلقي نحو نتيجة حجاجيّة معينة.

وستتم دراسة الحجاج في الحملة في هذا اللبحث بالنظر إلى الحملة الحجاجية في مستويين : الحجاج على مستوى نسق الحملة، والحجاج على مستوى أسلوب الحملة.

## أولًا : الحجاج على مستوى نسق الجملة

تلزم الجملة العربية في تكوينها النحوي نسقًا معينًا من التكوين والتصديم، غير أن هذا التسميل عرضة للتبديل بحسب عرض المتكلم من الكلام، حيث يخصع ترتيب أركافنا لغرض المتكلم، فتأليف الجملة كما يرى فخر الدين قباوة ليس جمعًا آليًا للمفردات، إنما هو تشكيل تعبير متفاعل، يؤثّر بعض، وبتضح بين عناصره التحاوب، والتعاطف، حتى يكون وحدة حيوية متكاملة للدلالة على المبنى المقصود، فإذا ما دخل عصر لغوي طارئ في تركيب معين، أو أبدل مه اعرى حدث دوع أحر من التفاعل، أحدث ضرفًا من التلوين التجبيري الم

وفي التعبير الحجاجيّ بلحاً للتكلم إلى النقائم والتأخير، والحذف، وتوسيط الجملة للعنرضة، وما إلى ذلك حتى تبلغ المكنة غايتها، ويؤني الحطاب تماره في الحديث النبوي الشريف الكثير من هذه الصور ذات القيمة الحجاجية، ومنها :

## أ/ التقديم والتأخير

الحطاب النبوي في جملته هو عطاب عائي مُؤجّه، مرتبط بغايات وأغراض بويّة، وهذا القصد الكامن علف كل عطاب نبوي يحدد مكونات الخطاب كلها. ومن هذه المكونات اللغة، فالوصول إلى غايات الحجاج يتتضي بناء الخطاب بناءً لغويًا تفاعليًا، تُوطّف فيه اللغة لغرض التأثير والإتباع، د والمنت وحدها لا يكن أن تكون فقالة لحرد أضا حجّة حيدة، بل بنغي بالضرورة لكى

ينظير : العمثل النحوي " مشركلة ونظريات للحيل مجلنة كليبة الفراسيات الإسلامية والعربية، ديس" الإرسارات العربية
 المسمدة العمد السياس مشير 1990 من 121.

<sup>2-</sup> إن السيب من التقديم والتأخيد ومنا إلى ذلك من مخالف بالأغية في التركيب هيو مديث في صميمه الحجاج وسو المنسر البدي فاصت عليه نظرية الحجاج عند يبرليل وليفكا حين طابقنا بين البلاغة والحجاج فالبلاغة النم تعد ليائية عارجيا للمجناح سل إنها النتقمي إلى سيف القاصة "بمعسب تعيير ريسول" (ينظير هيل يكنن أن يوجد مجباج شر بلاغين ادمقال) ملحدة ويكشاب البلاغة بين التحييل والنساول ص 2010.

دون فقالة حقًّا أن قصاع الصياعة المناسبة الله ولذا فقد يعمد المحاج إلى مخالفة النمط الأصلى، أو الرحمة الصغر المحام من الكلام لمكون قادرًا على الإقباع، فيعدل بالتقدم أواتنا عير، أو المندف أو المبادق أو نحو ذلك، ليلفت النباه المتاني، ويستحوذ على عقله وقليم، قبلغ الحجّة مداها، وتحقق المهاء قاستعمال اللغة وله مرتكرات لا تنفق دائما مع المعايير الافتراضية، فللمتكلم من الأغراض ما لا يتفق مع المحافظة على القواعد، قلك هي الأغراض التي تدعو إلى الحروج من المقيقة إلى أما لا يتفق مع المحافظة إلى الترحص في معايم الإحراء بوسائل: كالنقل، والحدف، والريادة، وطالفة المخافة، والتعويل على الدلالات الصوتية والعقائم، والتقديم، والتاحير، والإعامات المسميّة، والتعويل على دلالة الموقف أثناء الانصال، هي

أن القلام والتأخر هو قوع من هذا التصرف باللغة، الذي لا يتفق مع المعاير الافتراضية، والقواعد المسلمة في ترتب الكلام، وفستخدم التحقيق مقاصد حماحية تؤثر في تقدين استحدام اللغة لا تقوات عليها بين المرسل والمرسل إليه، فيعمد المرسل إلى تدبيل مواقع العناصر التغوية المكونة المحملة، وللحطاب ككل بوصفه استحابة تداولية للمناصر السياقية الداخلية، أو الخارجية، ولعناصر المنام، وفكل ترتبب ينطوي على قصد معين، وهذا عين نظرية عبد القاهر الجرحاني، إذ يتحاوز المراسل محرد الضم الذي يقتضيه النحو والدلالة، إلى الضم على طريقة محدومة، وفي ما يستدي أساق الخطاب، وتسمى هذه الآلية في نظرية النظم عند عبد القاهر بالية النظم ولا تغير، ورغم أن أله موثر حتما المسلم عند القاهر بالية النقم والتأخير، ورغم أن المسلم المد لا يكون مؤثرا في الحيوي الإحباري للحملة - كما سلف - إلا أنه مؤثر حتما الم كون دلالة حديدة أو إضافية للجملة، تلبية لمقاصد الخطاب، أو مقاصد المرسل الحجاجية، أو الحجاجية،

العلى حدّ تعبير علماء العربية المتقدمين فإنّ وزيد المتطلق، لا تعادل المنطلق زيد، فالتقديم والتأخير أمب هنا وظيفة تداوليّة معينة، وليس فقط كما يقول النّحاة : قُدّم للعناية به ولأن ذكره أهم على اللّه والله ذكره أهم على ويد أن وقع ما يمكن ترجمته من وجهة نظر التلاولية بارتباط تحقق هدف المتطاب بالمرسل إليه، وبما يريد أن الرّف، وقد عبر عبد التهاليم المرساي عن ذلك بمسطلحين عمل الإلبات، والعرض) نقال : امن

يّ باغية لسيره والترتيب لعقبال محمد الولى محلية علاميات محلية القافية محكمية تصدر في للغرب العدد السندس. 18 موقع د سنعيد بنگرادم hater/lastimeetree.ir

وسلر: بلاغة الاطاب وعلم النص. ص 78

قالمتن والقطاب والإجراء روبرت بهوجراند. ترجمة : تمام حسبان عالم الكتب القالمرة ط الأولى 1998. من 4.
 أن مسرات جمات القطاع، من 141.

<sup>،</sup> بسما سواصل مغير ص 74, وينظم رأي التحال في السالة في : الكتاب لسيبينه ج 1. ص 34, ولائل الإعجاز س 106 - 107.

فروق الإنبات أملت تقول ; زيد منطق، وزيد المنطلق، والمنطلق زيد، فيكون لك في كل واحد من هذه الأحوال غرض خاص، وفائدة لا تكون في الباقي، ". وتفريق عبد الفاهر بين الإثبات والغرض ينفق مع تمييز (سيرل) بين هدف الخطاب، والقوة الفرضيّة، فالإثبات هو القوة الفرضيّة لتي ينحزها المرسل عند تقفظه يفعل حيريّ، مثل إثبات أن زيدًا منطلق، وأن المنطلق زيد، والمدف هو الإفادة في الحالين "، وهو ما يعني أن التقامم والتأحير له ارتباط وثبق بالفوة الغرضيّة، أو ما يصطلع عليه سيرل مقاصد التكلم.

وقد تناول النحويون، والبلاغيون، وعلماء الإعجاز مبحث التقدم والتأسير بالدرات والتحليل، وكان من أكثرهم عناية وامتماقا به عبد القاهر الجرحاني، الذي فصل القول فيه، لما رأى أ فيه من الاستحابة لمرادات المتكلم، ومتطلبات المقام التداوليّ، فقال في بيان أهميته : بهذا باب كثير الفوائد، حمّ المحاسن، واسع التصرف، بعيد الغابة، لا يزال يفترٌ لك عن يديعة، ويقضي بك إلى لطيفة، ولا تزال ترى شعرًا بروقك مسمعه، وبلطف لدبك موقعه، ثم تنظر فتحد سبب أن رافك ولفلف عندك، أن قدّم فيه شيء وحول اللفظ من مكان إلى مكان، هـ.

وقد درس عبد القاهر التقديم والتأخير في سياق الاستفهام، والنفي، والإثبات. وهو عنده عار وحهون :

- تقديم على نيّة التأخير . وهذا النوع من التقديم يحتفظ فيه المقدّم بحكمه الإعرابي الذي كابرةً له، مثل تقديم الخير على المبتدأ، أو المقعول على الفاعل.

تفاع لا على نبّه التأخير، لكن على أن يُقل النبيء من حكم إلى آخر. كأن بعدة الى الحر. كأن بعدة الله التمين يحتمل كل واحد منهما أن يكون مبتدأ، ويكون الاحر خبرًا، فقدّم الأول مرّة، ويقد في الناني مرّة، مثل : زيد المنطلق، والمنطلق زيد، فكلّ من (زيد) و (المنطلق) بنغير إعرابه ورتبته بنعين التركب. والبحث معني بالنوع الأول من التقليم الذي هو مدار تصرف المتكلم بالكلام وفق ما يقتضيه المقام التعاول للحطاب.

والتقديم والتأخير كما عرف أحد البلاغيين المدنين هو : وتقديم جزء من الكلام بمقتص البلاغة، حَمَّه أَنْ لِمُأْحَر فِي الترتيب بمقتضى الأصل النَّالَم في القواعد، ١١٥٠.

<sup>6 -</sup> دلائل الإعجاز من 177.

<sup>7 -</sup> ينظر استراتيجيات اقطاب ص 173

<sup>8 -</sup> دكائل الإعجال من 100.

<sup>8 -</sup> ينظر الساق الصفحة نفسها

<sup>10 -</sup> الحديث النبوي من الوجهة البلامية. مر العين المعيد، دار اقرأر بيروت. ط الأولى. 1904. ص 134.

وقيل: «بُراد بالتقديم والتأخير أن تخالف عناصر التركب ترتيبها الأصلي في السياق، فينقدُم له - الأصل فيه أن يتأخر، ويتأخر ما الأصل فيه أن يتقدّم: "، وهذا التغيير في رتب الكلام ليس في نهجا عبدًا، وإنما هو تغيير تمليه مقتصيات تناوليه معينة. فالسياق المصاحب للتلفظ هو ما يملي في صير المتكلم احتياز أنحاط تركيبية دون غيرها، مما يجعل الحجاج في شكله النهائي ترجيحًا من بين معرابات، بواسطة أسلوب هو في ذاته عدول عن إمكانات لغوية إلى أحرى، يتوقع أنما أكثر تماعة ما مفام معين ".

ومن ذلك أن الرسول ﴿ كَانَ يَعْدَمُ أَحَيَانًا الْمُبَدَّلُ الاسمَى (المُسنَدُ إِلَيهُ) عَلَى حَبَرَهُ المُبْتَ وقسند)، ليثبت للمتلقى أن الاسم المقدم في الكلام يتبنى القضية المجورية أنني يدور حرفما المحمد عن فينفى بذلك أي شكّ لدى المتلقي في موقف المنكلم من القضية، ومو الأثر الحجاجيّ المجاوعي.

ومن دلك قوله ﷺ: وأنا أولى الناص بعيسي بن هويم في الدنيا والآخرة، والأبياء أحرة
 أمياغم شتى ودينهم واحدواها.

ويكون هذا الدوع من النقديم لغرض حجاجي أخر، وهو تؤكيد الخنز وإليات حصوله، وتقديمه
 مسورة الوعد الذي لا يُخلف، ومنه :

قوله على الحديث القدسي الذي يرويه عن ربه عز وجل : وأنا عند ظن عبدي بي، وأنا فع ذكرتي، قبان دكرتي إلى وأنا في الله وأن دكرتي إلى القسم دكرتيه في القسم، وإن ذكرتي في مالاً ذكرتيه في مالاً خيراً الله وإن تقرّب إلى شيرًا تقرّبت إلى فراعًا، وإن أناني بمشي في هزولة الله المقاء وإن أناني بمشي

اللغة برواننا عبر في النحو العرس لصفاق د حمالج الشاعر موقع نسبك سوت العربية بحوث تأموية Petp.Rwww.voiceolarabie.net المعام عند بيرغان لمفاق، صمن اللحاح مدو ومد وممالات ح 2رس 140

وما البحاري كتاب التوحيد مان فول الله نعالي ليريدون أن يبعلوا كنام الله ؛ الفتح 15. ح 1505.

شبهات، "، و(التأكيد) فعل حجاجي وكبير الورزد في لغة التواصل اليومية، وليس عمرد وظنه. غوية عددة، ه، وهو من منظور التداولية فعل كلامي مندرج ضمن (التفريريّات) عند سيرل حيث الغرض المتضمن في القول هو التقرير ه، الذي يوضحه سيرل بأنه وإدراج مسؤولية المتكلم عن صحه. ما يتلفظ به، ه.

ومن أمثلة هذا التقليم الذي يفيد التأكيد والضمان قوله ﷺ : وبدنو أحدُكم من رك حنر
يضغ كنفه عليه، فيقول : عملت كذا وكذا ؟ فيقول : نعم، ويقول : عيلت كذا وكذا ؟ فيقول :
نعم، فيقرّه ثم يقول : إني سترت عليك في الدنيا، فأنا أغفرُها لك اليومَّ (\*\*.

وقد يكون الهدف من تقديم المسند إليه الاسميّ على الخبر إنباع المتلقي باستحقاق الفاعا. الوصف بالفعل، ونـفي أي شكّ أو شبهة في ذلك. وقد يأتي ذلك على سببل الافتخار (وهو الفعل الكلامي المنحن :

- كما في قوله : ١٤٠٤ ، أمَّا أولُ الناس يَشْفَعُ فِي الجنةِ. وأنا أكثرُ الأنبياء تَبَعَّا، ٥٠٠

ويُلاحظ أن بلسند إليه الاحمى المقدّم في الأمثلة السابقة كان الضمير (أنا) الذي أحال الله الله عزّ وحلّ في الحديثين الأول والثاني، وإلى الرسول على في الحديث التالت وهو (أي الضمير) س الأدوات الإشارية التي تعمل على تحديد مرجعيّة التلفظ، و إظهار الذات المتكلمة، ومَرْكَزَة القواء والفعل حولها، باعتبارها قادرة على تحمل مسؤولية المحمول، والتي يُتلفظ تما عند افتراض اعتراس مسبق، أو تساؤل، أو عند وحود حاجة لتسويخ الفعل اللغويّ ". وهو ما تبيّن في الأحادب. الشريفة السابقة.

The

The same

<sup>1 -</sup> في المور العرب نقد ولوجية ص 234

<sup>2 -</sup> التداولية عند العاماء العرب 206.

٥ - ينظر: فسابق مر 208

<sup>4-</sup> السابق الصفحة تفسها

وأن مسلم كتاب التوبة باب قبول ثوبة القائل وإن كثر فئله. ح 2768.

٤ - روات مساعم كتاب الإيار مان قبول النس ١١٥ : «أنا أول التاس بشفع في الجناب م 196.

<sup>7.</sup> ينظر استراتيجيات الخطاب ص 63

وقد يكون المقدّم في الحديث المسند إله، الدالّ على لفظ من ألفاظ التسوير مشل وعلى وجميع، وبعض،...) هم فيكون هذا التقديم مؤثرًا في حصول التأكيد على عموم من يشملهم سقط، وعلى شجولية الحكم المقاد من الحديث. ومثل ذلك كثير في الحديث النبوي منه :

- نوله ﷺ : ، كُلُّ مَعروفٍ صَدْقَةً . ٣.
- وقوله ﷺ : «كُلُّ مُيَشِّرٌ لَمَا خُلِقَ لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله
- وقوله ﷺ : ،كلُّ مسكرٍ حرامٌ وما أسكرَ كثيرُه فقلبلُه حرامُ,١١١.

- وقوله ﷺ: «كلكم واع ومسؤول عن رعيته، قالإمام واع ومسؤول عن رعيته، والرحل في الحله والحدادم في الله والحدادم والله والحدادم والله والحدادم والله والله والحدادم والله والله والحدادم والله و

إد وقد يكون المستد إليه المقدّم دالًا على العدد، فيكون نقدته من باب التشويق، وحذب انتهاه الماه ومنى ما تمثّق دلك أمسكن إضاع المتلفي بالحمر التهف إليه. وبعد التشويق يأي التنسيل أواشرح الماه على المن المراهنة الحجاجية، ايضيف بعدًا حجاجها آخر اللقول زيادة أي المحاج الموادع الموادع التقديم. مشلل:

- قوله ﷺ: ﴿ وَبُعْمَنَانَ مَغْيُونُ غُيْهِمَا كُنُوٌّ مِنَ النَّاسِ ؛ الصُّحُّةُ وَالفراغُۥ الثا.

أَنَّ - وقوله يُثَرُّ : وسبعة يُظِلُّهمُ الله في ظِلْه يومَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّه : الإمامُ العادل، وشاتُ نشأ في عبادة رئه، ورحلُ قلبُه مُعَلِّق في المساجد، ورحلان تماتًا في الله اجتمعا عليه وتفرّقا عليه، ورحلُ طُلْنه امرأةٌ ذاتُ مُنصب وحمالُ، فقال إن أحافُ الله، ورحلُ تصدّف، أحقى حتى لا تُعلمُ شالُه ما يُؤْهِن عبيه، ورحلُ ذَكْر الله حاليًا، ففاضتُ عيماه، ١٩٥٠.

بعدر: اللسانيان الوطيفية. ص44.

ا واه النخاري كتاب الأب. باب كل معروف صيفة ح 6021

الإسماري كشفة ألتوميد ساب شول الله تعالى اولف يسرنا الكافي الذكر : القمر 22، وقبول النبي ق - «كل مسكلي) .
 الإسماري كشفة ألتوميد ساب شوكاة بيان فضل إضفاء الصيافة ع 2849.

ال). رواه البحداري كسام القماري بساير بهت أسم موسسي ومعداد إلى المحدن قبسل مجدلة الدواج ع 4343، ومسستم كنيات الأسرية بناب بسال أوركل مستكر حمير وأن كل خمير حيراتي ح 2001. ع

🖠 - رواه البخاري كتاب العنق باب كراهية التطاول على الرفيق وقوله عندي أو أمثى ح 255.

أن سيائي الحديث عن الحجاج بالشوح في الفصل الفائم إن شاء الله.

(و) المحاري كناب الرقاق بال ما داء في الرقاق وأن لا عيش إلا نبيش الأمرة ح 6412.

🕻 🕻 واه البخاري كتاب الأمَّل باب مِن جلس في السجد ينقطر الصلاة ح 160 ومسلم كتاب الركاة باب فصل إخماء المستقد ح 2049

وقوله ﷺ: وثلاثةً يؤتون أجرهم موتين: الرحل نكولُ له الأمانُ، فيعلَّمُها فيحسنُ تعليمها، ويؤدِّمُا فيحسنُ أدتما، ثم يعتقها فيتوومُها فله أحراب، ومؤمنُ أهلِ لكتاب، الذي كان مؤسنًا، ثم أمن بالنبيُّ ﷺ فله أجراب، والعبدُ الذي يؤدِّي حق الله وينصخ لسيده، "!.

ومن التقديم ذي الأبعاد التداولية والحجاجية التقديم والتأخير في الاستفهام بالهمزة في الفعل والاسم، فبحسب الجرحائي فإذ وأفعلت، و وأأنت فعلت، يخطفان من حبث المعي، ومن حيث الوظيفة النداولية، فإذا قلت : وأأنت فعلت ذاك؟ كان غرضك أن تقرّره بأنه الفاعل، وأما في قولك وأقعلت، فالاستفهام على الفعل، وله معنى الشك في الفاعل من هوء دون أن يعرف هل تحقّق الفعل أم لا، أما وأأنت فعلت لاه، ففيها تقرير بالفعل من غير توهم أن الحدث غير موجود، كما في القول الأول بدلالة أن الفعل واقع ...

فتقديم السند إليه الإسمى (كل) في سباق الاستفهام حقق فعلًا إنحارتًا هو والتقرير)، بينما التقريم المستد الفعلي بعد الاستفهام في قوله يُلا الأسامة التقرير المستد الفعلي بعد الاستفهام في قوله يُلا الأسامة بن زيد رضي الله عنه عندما حاء يشفع للسعزومية التي سرقت : وأتكلّمُني في حدَّ من حدود الله ؟ إواه وتوله يُلا لمعاذ بن جبل رضي الله عنه عندما اشتكى الناس ما يطيل بحم في الصلاء : واتراد أن تكون تَنافًا يا معاذ ؟ قاقرا بالشمس وشعاها، ومبع اسم ربّك الأعلى، واقرأ باسم ربّان واللهل إذا يغشى ".

ومن النفعم والتأخير الحجاجي، النقعم والتأخير في سياق النفي، وقد ذكر عبد الفاهم الخرجايّ مسائل متعلقة بذلك فقال : وإذا قلت : (ما فعلتٌ) كنت نفيت عنك فعلًا لم يثبت أنه مفعول، وإذا قلت : (ما أنا فعلت) كنت نفيت عنك فعلًا يثبت أنه مفعول، أنه فالسياق المقامي إذن هو ما يحدد الترتب النسقيّ للحملة، وكيفية بناء التركب بما يحقّن قاصد المتكلم.

ا - رواد البخاري كناب الجهاد والسير باب نشل من أطهم من أمل الكتابين ح 3011.

<sup>2 -</sup> ينظر : الاثلُ الإعجاز ص 111. وعندما تتواصل تغير ص75.

إن مسلم كتاب الهيات باب كرامة تفضيل بعض الأولاد في الهية. ح 1623.

<sup>4 -</sup> رواه الجماري كتناب اللغازي كباب رقم (53) ح 4304.

 <sup>5 -</sup> رواه مسلم. كتاب السلاف باب القراعة في العشاء ح 465.

<sup>6 -</sup> دلاتل الإغجار ص 121

ومن أمثلة انتقدم إلى سياق النفي قوله 震 : ولا يدخل الجنّة من كان في قلبه
 إن الرّجل عنه أن يكون ثويه حسنًا وتعلّه حسنة. قال: إنَّ الله
 جمل يحث الحمال. الكِيرُ بطرُ الحقّ وغمط النّام ١٠٠٠.

حبث قُدِّم المسند الفعلي المسبوق بفي، لنفي دحول الجنة عن صنف من الناس، وهم من أثان في قلوم من أثان في قلوم من أثان في قلوم ولو منقال ذرة من كبر، مع إثبات دحول الجنة لغيرهم ممن لا يتصفون تعده الصفة. وقو حقق التقديم هنا فعلًا إنجازتًا هو تحريم الكبر، والوعيد الشديد للمتكبرين.

ومن التقدم في سباق النفي قولته التمهيرة على في حديث بُدَّء الوحي : وها أنا بقارئ (10) وست أفاد التقدم هذا التقدم أفاد في سعة القراءة عنه يثل ، مع عدم نفيها عن غيره، وهذا التقدم أفاد في الإحتجاج بوجود المانع من الاستحابة لطلب حبوبل عليه السلام.

" ومن ذلك ما روى أنَّ رسول الله يُتلا بعث أما غبيدة بن الحرّاج إلى البَحرين بأني بجزيتها، وكان بد سول الله يتلا صاغ اهل البحرين وأنز غلبهم العلاد بن الحضري، فقيم أبو غبدة بمال بمن المُتخرَف، فسيغتِ الأنسارُ بقلوم، فوقت صلاة الصّبح مع رسول الله يتلا، فلما المصرف تترضوا الله فقيمة رسول الله يتلا حدين راهم وقال: وأطلّكم سَمِعتم بقدوم أبي عُبيدة، وأنه جاء بشيء ؟. فقوا: أحل با رسول الله قال حديد وأقم وقال: يشرّكم، فوالله ما المفقر أحسى عليكم، ولكن فقلى عليكم أن تُستط عليكم الدُنها، كما بُسطت على من كان قبلكم، فتنافسوها كما تُنافسوها،

المقام التداولي في الحديث هو مقام استشراف للعطاية، ومقام الكريم ﷺ الذي يعطى ويجزل مطاه، لكن الرسول ﷺ لم يشأ أن يمرّ هذا الموقف دون أن بنيّه على قضية مهميّة ذات علاقة بنني وتنكون في وحدان كل مسلم، فقلّم المقعول به (الفقر)، على المسند الفعلى وأعشى) في سياق على، في قوله: وما الفقر احشى عليكم، ليقرر معنى مهنّا ومو أنه ﷺ لا يخشى على صحابت في، قوم معنى عجب، إذ الرسول ﷺ أسفق الداس على أمنه، فكيف لا يخشى عليهم الفقر أي وديه والمناسس في تنمة الحديث (ولكما أعشى عليكم أن تبسط...). هما يقول الإمام الطبي وأن الوالد الشفيق يخشى على ولده الفنيعة من بعده والنبي ﷺ لم يخش على ولده الفقر... لأن الأب الديني يخشى على ولده الفقر الدنبوي، والأب الديني يخشى على ولده الفقر... لأن الأب الديني يخشى على ولده الفقر الدنبوي، والأب الديني يخشى على ولده الفقر الدنبوي الأب الديني يخشى على ولده الفقر الدنبوي الأب الدينوي المناسبة على ولده الفقر الدنبوي الأب الدينوي المناسبة على ولده الفقر الدنبوي المناسبة المناسبة على ولده الفقر الدنبوي المناسبة على ولده الفقر الدنبوي المناسبة على ولده الفقر الدنبوي المناسبة على ولده المناسبة المناسبة المناسبة على ولده المناسبة على ولده المناسبة النبية المناسبة المناسبة على ولده المناسبة الدنبوي المناسبة ال



ا وأن مسلم كتاب الإيمان باب غرم الكند وبماند ح 91

<sup>.</sup> يؤه البداري كتاب التفسير باب رفم (1) ح 495 ومسالم. التاب الإيان يف بدو الومي للرسول 15 ح 160 - يؤه مسلم. كتاب الزمد والرفائق بك 270 - 128 ح 2661

الفقر الديني"!. فكان تقديم المفتول في إطار النفي طارحًا للفضية الحملية الواردة في الحديث، وه، ما فاجاً المتلقى الذي استقر في وعيه الخوف من الفقر. وقد أفاد عامل الفي الحجاجيّ هنا لم تشكيك المتلقي في المعنى المستقر عنده (وهو الخوف من الفقر)، فكان التشكيك هو السبيل الأه أرح المعنى المغلوط، من حلال التشويش الذي حصل المتلقي، وبالتالي مقد لصرف المتلقي عرب المعنى السابق (الحوف من اللقر)، وتغيير اعتفاده. وقد نهم البفي كذلك في إثارة النساؤل، وحت التلقين على التطلع إلى البديل الذي يخشاه الرسول الله عليهم، فكانت الاستثارة المهمة الفي مكتب الاستثارة المهمة الفي مكتب الاستثارة المهمة الفي مكتب المنقبال البديل، الذي طرح باستعمال الرابط الحجاجي (لكن)، فتحقق الفعل الإنجاري المنابئة الفي المنابئة الفي المنابئة وهو التحذير من التكالب على الذنبا.

و (لكن) وحرف استدرك، ومعنى الاستدراك أن تنسب حكمًا الاجمها يخالف المحكوم علمه فلها الله وتتوسط (لكن) وبن كلامن متغايين نقبًا وإيجابا يتستدرك بما النفى بالإنجاب، والانجاب والانجاب ألفى يالوجوب من أن (لكن) ورئيل تقول : وبالرغم من أن (لكن) ورئيل تعلق الموات نسبيق الخطاب، إلا أن لها وظيفه تناولية عتلفا، وعو أضا تجعل للوحدة التي تلهها الملا مضادًا، ولأن هذا الدور مُؤتس على معناها المضاد، فإن مدى استعمالها الدهني أضيق من منهي الواو، إذ لا نسبق (لكن) بين الوحدات الوظيفية إلا إذا كان هناك بعض من العلاقات المتضادة في عنواها الذهني أو النفاعلي، أن ويظهر التضادة في عنواها الذهني أو النفاعلي، أن ويظهر التضاد والتعارض بين الحكة الأولى قبل (لكن) وهي نفي المشية من العلاقي على الدياء

وإذا كان الحماج عند منظري الحماج عبارة عن متواليات من الجمل، تحمل حجمًا متوالية يقضر بعضها إلى بعض، فإن هذا الأمر ملاحظ في هذا الحديث الشريف الذي توالت فيه عدة حجج :

حجة [1] : نفي الخشية على الصحابة من الفقر.

حجة [2] : إنبات الخشية عليهم من التنافس على الدنبا (والحديث للصحابة رضوان الله عليهم حاصة وللأمة عامة).

وَالْمُ حِمَّةِ [3] : الاستشهاد بحال الأمهر اللهابقة الذين تنافسوا على الدنبا فأهله المجهم.

<sup>1 -</sup> دليل الفاقين ج 2 ص 389

<sup>2 -</sup> الرسي الدانس في حيوف للعانين أينو محمد بمر الدين حسن بن فاعدم البرادي ان 19 تصدر خلينق الحدر الدين فساوم وسمت تميز فانسل دار فاكتب الدانيث بيروت لا الأولى 1902، من 655

<sup>3 -</sup> السنابق س 616

<sup>4 -</sup> استراتيجيات الأطاب ص 512

البحة [ن] : فتهلككم في الدين كما أهلكت من تنافسوا عليها قبلكم.

والمقتضى: أن الفقر ليس سيا في الهلاك الديني، إنما كثرة المال والتنافس في جمعه هو السبب. والمبقت حملة التقديم (ما الفقر أحشى) بالقسم (والله)، وهو صنف من أصناف الأفعال أن فدلامية الناكيدية التي يلحا إليها المتكلم في كثير من الأحيان لتأكيد كلامه وتقريره. فهو فعل معاجي يثبت القضية ويوحيها ويلزم المتلفي تما، والقسم لا يُراد لداته، وإنما يُراد لغرض تواصلي، هو أوادم المخاطب إلى الثقة بكلام للخاطب الم.

وقد تميّز التقعيم في الحديث الشريف السابق – كما سلف – يوقوعه في سياق النفي، الذي أماً (أي النفي) من العوامل الحجاجية التي تحقّق إذعان المتلفي، وتسليمه، غير توجهه بالملفوظ إلى الشيخة وان(<sup>6)</sup>.

أ. وأدوات النفي في الغربية بصعة عامة (لا، ولن، ولم، وما) بيصدق عابها قول أنسكومبر : «بوحد في عام مرافع، عوامل حجاجية: تشد الملفوظ، وثباتاً/ توجّه أقسام التنافج المرتبطة بالجملة في الملفوظ في ما ينابه والترجة عام المرافقة الما يد.

والجدول التالي يجمل ما سبق ذكره في غايات النقديم الحجاجية :

| التقديم والتأخير                                                     |                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| العد الحجاجي التداولي                                                | الثال                                                                |
| إنبات نبيي طفقُم للفضية، وتوكيد حدوث الفعل، وصمان تحقله<br>بلاشك.    | "أنا أولى الناس بعيسى بن مريم في الدب<br>والأخرة"-                   |
| يمات تبنى المنظم التفضية، وتؤكيد حدوث الفعل، وتسعاد تحقلها<br>بلاشك. | الاعداط الدين والسعادة وتحريب".<br>المالة المحدد من راة حتى يضع كناء |
| t t                                                                  | عليه، فإن أغفرُها لك البوم"                                          |

أ - ينظر: المماح في القرآن من 300 -

ا بنظر: العوامل الحجاجية في اللغة العربية جر 47.

الساق السفية ناسهة

| نقديم واقتأحير                               | 31                                                        |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| البعد الحجاجي التفاولي                       | المثال                                                    |
| التاكيد والشمول.                             | عن معروب صدية".                                           |
|                                              | كل تبيتر يا غيل له".                                      |
| الثاكية والشمول                              | 1. 17- 15- 05                                             |
|                                              | كلكم راع ومسؤول غن رغيته".                                |
| حدث النباه المناقي، وتشويقه إلى الحبور       | نعمتان مغوة فيهما كثيرٌ من الثَّاسِ ".                    |
|                                              | سبعة بُطِلُهمَ الله في ظلَّه يوم لا ظِلَ إلا<br>فله"      |
| ri <sup>se)</sup>                            | اللائة يؤتون أحرهم مريب"<br>المحال ولدك اعطيته هذا ٢".    |
| (¢i2k,                                       | الْكُلّْمُنِي فِي حَدُّ مِن حَدُودِ اللهِ ١٢"             |
| <b>5</b>                                     | الريد ان تكون فائا يا معادًا؟".                           |
| الله المرم دكتو، والوجيد الشديد للمنكون الله | ا<br>الر بدخل المئة من كان في طبه<br>المال داؤ من كورسائه |

| المعال                | البعد الحجاجي النداولي                                                                                   |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "ما أنا يقارئ"        | الاحتجاج بوجود المانع من الاستجابة                                                                       |
| "نا الفقر أحثي عليكم" | نشكيك التطقي في المعنى السنقر عده ووهو الخواب اس<br>الفقري، وصرفه عنه، واستبدال محمني أحر، وهو الخواب من |
| 4                     | التنافي على الدنياء فيتحفق بقلك فنعل الإنجاري وهو التحفير<br>من هنكاف على فدنيا.                         |

## ب / الحدف ٣٠ والذكر:

إن وعما له علاقة بنسق الجملة (الحذف والذكر)، فالجملة تشتمل على أجزاء نعبر عن الفكرة، وقد المستوق المتكلم أجزاء الجملة كافة في سبيل إيصال فكرته مفهومة إلى الأحرين، كما قد بلجا إلى المحدف بعض هذه الأجزاء في سياق يوحي بالمحدوث، لأغراض متعددة، منها المحاج.

والحدف كما يقول د. طاهر حمودة : إظاهرة لغوبة عامة، تشترك فيها اللغات الإنسانية، حيث لما الناطقون إلى حدف ما يمكن للسامع أو الما على القرائن المصاحبة حالية كانت، أو عقلية، أو لفطية، هـ.

والحدّف هو : «إسقاط حزء من الكلام أو كله للبليل»"، وعرف الرمانيّ بأن «إسقاط كلمة \* الآلة غيرها من الحال، أو قحوى الكلام،"، وعُرّف أيضًا بأنه : ،عملية تقوم على إسقاط عنصر \*أو عدة عناصر من الجملة حضورها في العادة مطلوب،"!

أوا - نشارت السفاء عبال مستقلصات في مصنفيات اللغية بالبلاشية في الاحتياث والاختيال والإضمال والاكتفيال .
 واستمين استقير مشابق الصطلحات البلاغيام أحمد مطالب من 50-50, ومن 60 ومنا بعنشا، ومن 201 ومنا بعنمنا ومن 197 ومنا بعنمنا.
 وقا ومنا بعنشا، ومن 200 ومنا بعنمنا.

و ينظر نحو منهج جديد في البلاغة والنقد سناء البياني حامعة قار يوني بتعلي. الطبعة الأولى 1900 من 25

<sup>\$ -</sup> بقاهرة الخنف في الدرس التقوي طاهر سليمان حصورة. الدار الجامعية للطباعة والنشر. الاسكندرية: 1د. ط) 1998. ص 44 4 - الدرمان فير علوم القرآن ح: ص 102.

 <sup>6</sup> نلاث بعدال في إعجاز الغرآن للرماني والخطابي وعبد القاهر الجرماني في الدراسات القرائية والنقد الأدبي. ص 78.
 8 مدحتم خليل اخطاب ص 202.

وهو من الأساليب الشائعة في العربية، وعدَّه ابن حتى من شجاعة الغربية"، وعدَّ من صوره الممكنة : حدف الحملة، والمنرد، والمرف، والحركة ١٠٠ وهو مظهر من مظاهر الإيجاز في العربية ١٥٠)، يقع في للسند، والمستد إليه، والغضلة، لمعانٍ بلاغية، وتناولية، تدَّل عليها القراش، يشرط ألا يؤدي الحذف إلى الإلباس والتعمية.

وقد تنبَّه عبد القاهر لمزايا الحذف وأسراره، وأشاد ببابد، وقارن بين الذِّكر والحذف في التأثر والإقادة والفصاحة، يقول مشيدًا بقيمة الحذف : وهو يات دقيق السلك، لطيف المأحذ، عصيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنَّك ترى به ترُك المُكر أفصح من الذكر، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتُعدُّك أنطن ما تكون إذا لم تنطق، وأنَّم ما تكون بياناً إذا لم تُبنُّه ٣. فالحذف عند عبد الفاهر احتيار لغوي. مبنى على وهي المدكلم يقيمة هذا الحذف في سياقه التداولي.

وقد اختلف للنظور النحوي عن المنطور البلاغني لظاهرة الحذف، فيينما عالج النّحاة الحذف من مبدإ بجوز ولا بجوز، فحوَّزوا حذف ما عُدُّ من المتعمات مثل الفاعيل، ولم يجيزوا حدَّف ما كان عمدة ح في الكلام طل الفاعل ونالب الفاعل، اشترط البلاغيون في الحذف ألا يؤدِّي إلى النعمية وغموض المعنى، لأن أهمينه تكميل في إثارته للانتباه، وحقَّه على إعسال الفكر، وكذَّ الذهن لعرفة المحذوف أُ وتعبينه، وبالتالي يشوك المتكلم التلقي في إنتاج الرسالة الموحهة إليه بناءَ على تحاويه وردود فعلماتا.

وس التظهر الحماسي قان الحذف يقسح المحال للمتلقى للنأويل، الذي يتبح له استنتاج الحجمة والاقتماع بما ذائبًا، كما إنّه نوع من أنواع الإيجاز، والإيجاز يقدم للعاني الكثيرة تحت الألفاظ القليلة، لتكون أسرع تفاذًا إلى السمع، وأعلق بالذاكرة، وأحسن موقفًا في انقلوب. يقول وبيول مبرزًا أهمية الإنجياز في الخطاب الشفوي : وإنَّ النصَّ المكتوب شيء حاضر أمامنا، يمكننا م أن نعيد قراءته وتحلله حسبما نريد... لكن هذه الإمكانيات ننعدم مع الكلام الشفويَّ، فالرسالة حدث، بواكب احتماؤه عملية إنتاجه، فما لا نسمعه أو تحتفظ به يضيع للأبد. فعلى الخطيب إذن أن يقاوم عدوين فاتلين : عدم الإنتياه، والنسيان، وليس في وسعه تحقيق ذلك إلا عن طريق إجراءات بلاغية، الا







<sup>2 -</sup> ينظر: السابق الصنحة نفسها 3 - يتخلر اختلمرة الفنف في الدرس اللغوي أحد 9.

<sup>146</sup> on March 177. 4

<sup>5</sup> يستر ا ملي سبيل الثال القصائص ص 544 -558، ولائل الإعمان ص 146 - 172، والكافية في علم النحو ص 18 - 21

<sup>6-</sup> مان بكن أن يوجد حجاج بير بلاغي لصقالًا. مقحق بكتاب البلاغة الجديدة بين البخييل والنداول ص 223

والخطاب النبوي هو في أصله خطاب شقوي، وأحد أهم الإجراءات البلاغية التي كان يقاوم ما الرسول في نسبان المتلقى (الإبجاز)، الذي وسم كلام كله يتؤ حتى غرف في حديثه فيؤ ما لا أسسى من الكلم الحوامع، ومن وسائل الإبجاز الحذف بصوره المحتلفة. فالحذف أسلوب شائع في أشديث النبوي، ويكون في الأنفاظ ويُدرك من حلال الإعراب، كما يكون في المعاني ويفهم من اسباق"، ومن صور الحذف:

## الحذف عن طريق بناء الفعل للمجهول

يأتي الحدّف في الحديث النبوي أحيانًا في صورة بناء الفعل لما لم يسم فاعله، يمعني حدف أن الفاعل وإقامة غيره مكانه ببناء الفعل للمحهول. ومن أهم مزايا هذا النوع من الحدّف الانساع المعني، وقد أشار سيبويه إلى أن نائب الفاعل يحدث فيه أمران : الاختزال في المبنى مقابل الانساع لا المعنى، يقول : وتقول على قول السائل : كم شربة ضرب به ... فقول : شرب به ضربتان ... في أنه أراد أن بيتن له العدّة، فحرى على سعة الكلام والاحتصار، في ...

م كما يحدث في بناء الفعل للمحهول تغيير أحر، وهو نقل الفاعل من مركز التشير "الل حدود الأكسام" بعدى أنه بتم تغييب الفاعل، ونقل الاهتمام إلى مكوّن أخر بقصده المتكلم، وبقلك المحمل التلقي مهمة تعيين بؤرة الخطاب الحديدة، فيقرم بتحليل الكلام، ونفسير مقاصده، وتلمس ويرافله، حتى يتوصل لموضع البؤرة، نما يحمله شريكًا للمتكلم في إنتاج الكلام، فيتبني بقلك مقاصد المقاصدة المحكلم، ويحصل الإذعان للرحة.

ومن أمثلة الحدف ببناء الفعل للمحدول في الحديث قوله ولله : وبا خكيم، إنَّ هذا المالَ وَاللهُ عَلَانَ وَمَا أَخُدُهُ فَتِسَ أَعَدُهُ مِلِيبٍ نَفْسٍ بُورِكُ له فيه، ومن أخذه بإشراف نَفْسٍ لم يُبارِكُ له فيه، وكان المنظمة على الله على الله المنظمين الله المنظمة والبله العليا حيرً من البد المنظمين ""

رقي (أن بضول الفليوي في دليك : اقتلف بكنور بحدث منا لا يعنل بالقتنى ولا ينقص من البلاغية. بياز أقبول : لبوظهير الخيذوق في أميل المنازعة على دليك المنتوف في المنازعة على دليك المنتوف في المنازعة على دليك المنتوف المنازعة على دليك على المنتوف من جهنون : إحدادها والمنازعة والمنازعة والمنتوف من جهنون : إحدادها والمنازعة المنتوف من جهنون : إحدادها والمنازعة الإميراب على معتبر أن التقال على الخياوة هو من والمنتوف الإعيراب ومنازكة والمنازعة الإميراب ومنازكة والمنازعة الإميراب ومنازكة والمنازعة الإميراب ومنازكة والمنازعة والمنا

والكتابرج 1. ص 229.

<sup>👫 •</sup> السؤرّة - فسي وفليسة يستندها للتكليم إلى الكيؤن للأنسل للمقلوسة الأكثير لعمينة. وأكثير بدورًا فسي الأملية ابتطير -ويطاقيف التداولينة في اللغبة العربية. أحمد اللسوكل ما التنافية الديار البيجسار والاوليس 1998, من 199

به نظر ، العنس للفجهـــول سن اختيال العنب واسترسيال العنس تصليال) د ميزوز دارق ف مجلــة كارـــة الأداب والعلــوم
 وسائمة والاحتماعية، حامقة محمد فينسر \* بســكرة العندد الخاصس بــوان 2009.

<sup>•</sup> واد التحاري كتاب الزكاة باب الاستعماق عن السائد ح1472.

موضع الشاهد الفعل المدي للمحهول (بُوراد) حيث حدَف الفاعل، إذ ليس القصود الم المحدث الاهتمام به، فهو معلوم بالنسبة إلى السامع، ولكن المقصود نقل الاهتمام بواسطة الحدَف المتولد عن بناء الفسعل المحهول من الفاعلية إلى الحدثية "، والتركيز على الحدث (البركة) والتشديد على أهميتها في المال، لما بكون بما من الساء والزيادة، مما يتطلب البحث عن أسباب استحلاماء ومن الأسباب التعقف المشار إليه في الحديث.

وقد بدأ الحديث الشريف بمفدّمة : (إن هذا المال خضرة حلوة)، ثم سار إلى نتيجتين متعارضتين عُبَرَ عنهما بأسلوب الشرط (فمن أخذه بسحاوة نفس بورك له فيه / ومن أخذه بإشراف نفس لم يُنارك له فيه)، محمّقا بذلك فعلاً إنحازيًا هو : (الترغيب في النعضف).

 ومثل ذلك قوله على: وإذا مضى شطر الليل، أو تأثناه، ينزل الله تبارك وتعالى إلى السماء الدنيا. فيقول : هل من سائل يُغطى ! هل من داع يُستجابُ له ! هل من مُستغفر يُغفّرُ له !
 حتى ينفجر الصبخ. ٩٠٠.

ق الحديث ثلاثة أفعال بنيت للمحهول (يَعطَى، يُستجاب، يَعَفَى) وفاعلها معلوم وهو الله السبحانه وتعالى المحتمل بالأفعال الثلاثة، ولما كان مقصود الحديث والفعل الإنحازي فلراد تحقيفه ع هو الحيض والترغيب في سؤال الله تعالى، والتوجّه إليه بالدعاء، وطلب المفقرة منه سيحاته، خذف الفاعل المعاوم، لتنتقل البؤرة من الفاعل إلى الحدث والإحطاء، والإجابة، والمنقرى، الذي هو مناط الاهتمام في الحديث.

وقسد أشار ابن حتى إلى ما يكون من الاهتمام بالفعل في حال البناء المسجهول فقال النا الفعل قد وتع النا الفعل الله الله الفعل قد وتع النا الفعل الف

أ - ينظر الحجاج في القران من 394

<sup>2 -</sup> رواة مسلم كتاب صلاة للسافرين وقصرها. إلى الترغيب في الدعاء والذكرةي الدر الليل والإبلية ميد ح 758

<sup>3 -</sup> الأنتسب على تدرين وجلوه شدولا القراءات والإنساع متهاء أب والنسخ بتمينان بين منس للوسلين بد : 992 سبة غفيار على التجدي ناصب والميون وزارة الأومانات الأعلىن الأعلى للشيئون الإسبلامية. الفاهيرة د ط. 1999 م 7 1 س 135

وذهبت بنت الشاطيء إلى الرأي تفسه، إذ أشارت إلى أن البناء للمحهول فيه وتركيز للاهتمام المدت، بصرف النظر عن محدثه، ". وهو ما تبين في الشاهد السابق.

- ومن الأمثلة على الحذف يتاء الفعل للسحهول أيثًا قوله ﷺ: وفإذا ضيئف الأمالة فانتظر الساعة. قال : كيف إضاعتُها ؟ قال : إذا **وُشَد** الأمرُ إلى غيرِ أهلِه فانتظرِ الساعة، ه

أى النعل (ضُيعت/ وُسِّد) للمحهول إيماءً إلى كثرة من يصدر عنه الفعل، فالمنصود في المديث جان كثرة إضاعة الأمانة في آخر الزمان، لما يكتر من توسيد الأمر إلى غير لعله، وأن ذلك يفع طي استلاف مستوبات المسؤولية ودرجاها، وأنه يكون يمن ليس لهم شان يذكر.

ولى يحىء الفعل (ؤسد) منبًّا للمجهول في النزمن الماضي إنداء بالحسود، وضياع المقوق، وتولي حما حما الوسادة الأمر، من غير النظر إلى من أوسده، إذ الأهمية لمن بيده إدارة دامة المحكم، أصلح أو انسداد.

والفعل الإنجازي المتحقّق في الحديث تحفير المخاطبين من أولي عدم الأكتباء المناصب، ومن الاستهانة تفذا الأمر، لما في ذلك س إضار عصالح الناس، وانتشار المنساد المائي والإداري، ولتأثير وفلك في النهضة الحضارية للأمة. كما ؤبط في الحديث بين تضييع الأمانة وفيام الساعة، للإشارة وفي أسر عظيم، وهو تلك النبلة الوثيقة بين الاتحيار الحضاري للأمم، والاتحيار الكوبي الذي يكون أغيام الساعة.

وقد ثبنى الفعل للمحمول لغرض حجاجي آخر، هو الإمعان في الدلالة على خفاء الحدث، أو المدلالة على خفاء الحدث، أو المحمان المعلمة على للطاوعة، وأن الأحداث تقع تلقائبًا، ولا تحتاج إلى أمر أو فاعل! أو للإممان الم التهويل والتحويف، خاصة إذا تعلق الأمر بالغيب، مثل أمر الدتباءة واليوم الأعرب والمثبّة والقير.

- من ذلك قوله ﷺ : ويُجاءُ بالمَوتِ يومُ القيامَةِ كَانَّهُ كِيشُ أَمَلَتُعُ فِيــوقَفُ بِينَ الجَـــَةِ والنّارِ فَيُقَالُ : يَا أَهَلَ الحَنَّةِ ! هَلَ تَعْرِفُونَ هَذَا ؟ فَتَشْرَئِتُونَ وَبِنَظُرُونَ وَبِقُولُونَ : نعم. هذا المُوث. إلّال وَتِقَالُ بِمِنْ أَهْلَ النَّارِ ! هَلَ تَعْرِفُونَ هَذَا ؟ قَالَ لِلْكِيْرِئِبُونَ وَبِنَظُرُونَ وَيقولُونَ : نعم. هذا إلَّيْنَ

إلى والمسيور البياسي للقبران الكبري عائشية محمد علي عيب الرحمين للعروفية بينيت الشياطي ان 1419هـــا دار العبارة.
 العائمية الطبعية السياحة ح1. س 81

البخاري كتاب العليم بان من أسئل علقا ومو مشتغل في سيند ح كان

<sup>\$ -</sup> سطر. المبهرة الفنية في الفنية التيبي أحمد زكريا باسوف. دار الكتبي معشق ط القابية 2006 مر 234

أف ينظر التفسير لبياني للقران ج 1 س 89

قَالَ فَيُوْمَوُ بِهِ فَيُدْبِحُ. قَـَالَ ثُمْ يُقَالُ : يَا أَمَلَ الْحَدَّةِ لَا حَلُودٌ فَلا مُوتَ. وَمَا أَصَلَ النَّارِ لَا حَلُودُ فلاموت. قال ثُمْ فرارسولُ اللَّهِ يُؤَةِ ﴿وَأَنْفِرْهُمْ يَوْمُ الْحَشْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يؤمنُونُ ﴾ [مرتم : 39] وأشار بيده إلى الدُّنياء".

تعافيت الأنعال المبية للمجهول في الحديث الشريف (تجاءً، فيتوقف، فيقال، فيؤثر، فيدبع) لأن في مثل هذه المال من الترقب والخوف ليس المهم الفاعل، وإنما المهم الحدث نفسه، ومن يقح عليد الحدث، فتم إنساح الحال بواسطة الحدف بالبناء للمجهول للاهتمام بالمفعول الذي يهم كل المحاطبين الحاضرين أو الكوتيين، لكون الحدث يتسم بالعموم، وتما سيمر به كل الناس، فكل عناظب هو معن بحده الأحداث، وبالأثر الشعوري الناحم عن الحديث، وما يتبعه من أثار تفاولية وقد يكون الغرس المناس، في المناس، فيكل وقد يكون الغرس المناس، من البناء للمحمول تحقير الفاعل.

وذلك إلى مثل فدوله \$\ : (لا أحد أصار على أذَّى يستقه من الله عزَّ وحلّ. إنه يُشمركُ
 به، ويُحقل له الولد، لم هو تعافيهم وبرزقهم، أثنى.

حيث بُني الفقلان (يُشرك، تُجعل) للمجهول تحقيقًا للفعل الإنحازيّ المراد وهو تحقير من أشرك بناش، أو جعل له ولغا نحيث لا يستحق الذكر. إضنافة إلى تبتير الحسدت نسفسه والشوك، وادعاء الولد لله) وبيان فداحته.

ويلاحظ انتشار الصمال التي تحيل إلى مرجع واحد في الحديث، فهناك عدد من العنسائر : الهاء في ربه، وله)، والضمير المنفصل (هو)، وضمير الغائب في (بعافيهم ويرزفهم) اتحدث هذه الضمائر في مرجعيتها إلى المذكور الأول (الله). وهذه الإحالة حقّقت التماسك النصيّ للحديث، وهي (أن الإحالة) تُعدّ من أهم الروابط بين مكونات الخطاب، حيث تقدمه في صورة جمل متملسلة، سهلة الاستيعاب والتذكر، وهو ما يسهل التعارض مع الخطاب ومن ثمّ الاقتماع به والإدّعان لما حاء ف

ويصفة عامة فإن لينا، للمجهول في الحديث بوصفه نوعًا من أنواع الحذف كان بما استدناه المقام التداولي أولًا، وتُظر فيه إلى حال المحاطب، وتُوحي فيه إحداث أثر عقلي وشعوري معين مناسب لظروف التطاب وحال التعاطب، وليس لمحرد إفادة المحاطب، بالحبر.

الله حدف المقعول بد الله

ومن صور الحذف التي يعزز فيها الحجاج، حدّف للفعول به، وهو غير قلبل في الحديث البوي, وند اهتم عبد الناهر المرسائ مدف المنسول به، وأولاء عناية ساصة لما لمح أيه من

<sup>1 -</sup> رواد مساعر كنف الحرة وسعاد نعيمها و أهلها باب لنار بدخلها الجبارون والحنة بدخلها الشعماء ح2845

<sup>2 ،</sup> رواه مسقم كتاب سفة الفيامة والجنة والغان باب لا أحم أسبر علي أبي من اللَّه ح 2004 :

دانف الدلالية والبلاغية، يفول عن حذف المقعول : واللطائف كأضا فيه أكثر، وبما يظهر السنة من الحسن والرونق أعجب وأظهر الله ويضرب مثلاً لذلك بقولد : وتول الناس : فلان يمل و مندا ويأسر وينهي، ويضر ويفع، وتقولم : هو يعطي ويجزل، ويقري ويضيف، المعنى في جميع أمنت على إثبات المعنى في نفسه للشيء على الإطلاق، وعلى الجملة، من غير أن يتعرض لحديث المعمول، حتى كأنك قلت : صار إليه الحل والعقد، وصار يحيث يكون منه حل وعقد، وأمر وغي، واحد ونفع وعلى هذا القياس، في ومعنى كلامه أن حذف المفعول عقق الشمول والدموم، ويقضي ألى يعض المواضع إلى تحقيق الجالفة، مع مراعاة الإيقاع بين المبارات، حبث إن التألير في الأدن من يحد عض المواضع إلى تمقيق الجالفة، مع مراعاة الإيقاع بين المبارات، حبث إن التألير في الأدن من يحدله المعمولة التحديد على منعوله.

ومن أمثلة حذف للفعول في مدونة الدراسة :

قوله ﷺ : «البُّعانِ بالخيارِ مالم يتفرقا، قال صدقا وبيّنا (العيوب وتحود) : ورك لحسة في ل ترميما، وإن كذبا وكتما (العيوب وتحوها) تحقية، بركة بعهما، هـ

- خف المفعول في موضعين (بينا - كنما)، وحقّق هذا الحدف كمال طبخة باليسير من اللفظ إد ا احق في الموضعين قرك للمتلفي ميسمة تأويل المحدوث بما يتماشى سع حلقيته المعرقية، وقدرت أي المقالية، ووتما حلفيته المهنية، وبلذك تنعده تقديرات هذه العبوب التي يحب أن أرخ، ولا تُكسم في قدت تعارض، وبكون المتلقي هو من بقسم الحجة على نفسه، من خلال تأويله لل محفوف، حبث ي بعدي به التأويل إلى تنبحة مهمة، وهي أن أي كتمان مهما كانت درحت، ولائي عبب مهما صغر في عبن البائع مطلقة عن البركة، في حين أنه لو ذُكر المفعول الانحتمر العبب في عدد محمدود من في المنتورات، وهو خلاف المراد،

ومن الأمثلة قول تلا ; ومن لا برحم لا يُرحم، ٥٠٠.

حبت حدف مفعول (برحم) ليشمل كل ما بستحق الرحمة، ومن يستحقها من بشر وكالنات دارسول رحم الجدع في إحسان التعامل مع الجمادات. فالرسول رحم الجذع حين حق أبح. وضقه، وأسرّ له بما يطعنه حتى سكت حبيه. فهو إذن مبدأ الرحمة العادية المطلوبة من الحدد العادية المطلوبة من المحك

والأثل الإعجاز ص 153.

<sup>)</sup> العسابق من 154ء ا

اً \$ أواه التخباري. كتبات البيدئ. بناب إذا سيّن البيّعتان وأنم يكتمنا وتصمدا ح 2070. ومصنام. كتباب البيدوع بناب الصندق فسي والوبغ ولبينان ح 1532.

ي واه المحاري. كناب الأدب بات وحف الولد يتقييله. ح 3997 ومسلح. كناب الفخلال باب ومهته :7 الصبيان والغيال ح 2319 \* المثلب - الأسلاق النبويسة سي صحيمح البحساري دراسمة تقويمة دلالهمة. هاسي طاهم حمسين وسمالة ماجمستين جاهلمة \* المجمع بالملس: "فلسلملين 2004 من 224

طومن، والتي تميّز المؤمن الموصول قلبه بالرحم الرحيم، من الكافر الذي قسا قلبه فهو كالحجارة، أو أشد قسوة. وتعاقبت المقدمة والنتيجة في الحديث بشكل سريع ، عبر توالي الفعلين المتحدين ل اللفظ، والختلفين في الصيغة الصرفية، م (من لا يرحم) ، ن (لا يرحم).

وفي حذف الفعول في هذا الموضع تقوية للمعنى، وتأكيد للحجة، إذ أناح للمتلقى أن يدرج تحت فعل الرحمة ما شاء من المقاعيل مما يخطر بباك أو يعايشه في محيطه.

- ومن ذلك قول ﷺ : «أية المنافق ثلاث : إذا حدَّث [بأي حديث] كذب، وإذا وعَدَ [أن وعد] أخلف، وإذا اؤلّمِنَ خان [الأمانة]،ا".

فخلف مفعول (حدّت) ليشمل أنواع الأحاديث كلها، وخدّف مفعول (وعد) ليشمل أنواع الوعود كلها، عظيمها وحليلها، وخدّف مفعول (حان) ليشمل حيانة كل أنواع الأمانات المادية وللعنوية، فالموصوف في الحديث لا تؤتمن على السرّ ولا على المال، وليس أميناً في النضيحة، ولا في عمله، ولا في نحو ذلك من أنواع الأمانات. والحجّة هنا - كما في الحديث السابق - إطلاق الكلاء ليضم المفاعيل الكثيرة تحت مظلة المفعول المحذوف، فيحصل بذلك مقصود الحديث التدوالي، وهو الترميب والتحدير من التفاق.

- وفي حديث : وثلاثة أنا حصمهم يوم القيامة : رحل أعطى (العيد أو اليمين) إن ثم غدر [بعهده]، ورحل باع حرًّا فأكل تُمَدِّه ورحل استأجز أجيا فاستوفى (العمل والجهد) منه ولم يُقطه أجرَه، ه

حدف المقعول في ثلاثة مواضع، فخذف مفعول (أعطى) إبرازًا لقيمة الفعل وسعلقه (الحار والمحرور) العائد على الله عز وجل، فهو ليس أي عهد ولا أي ميثاق، ولكنة عهد الله الذي نقضه والموقع، فكان حذف الفعول هنا حكة، أوحت للمتلقى بفداحة نقض عهد الله. كما حلف مفعول المستوفى عمد الله على عموم ما استوفاه هذا الرحل من أحيره (استوف منه وقته، ومهد، وممل، وصحته...)، وعدم تحديد هذا المستوفى يُشعِر بفناحة الظلم الواقع على الأحير، وهو الحدام الفاد من الحدف، فالحدف ينتج عنه فراغ أشار إيه (إنغاردن) ، ومواقع اللاعديد)، وهي تغرات النص أو الخطاب التي ينبغي مازهها أثناء التلقي، من أحل تحقيق الوحدة العضوية للملقوظ، ومن حلال هذا الله، تتم عملية بناء ألمنفي الذي يقصد إليه المتكلم؟

١ - رواه البشاري كتاب الإيال باد علامة النافق ح 33

<sup>2 ؛</sup> رواه البحاري كتاب البيوع باب إنير من باع حرّا. ح 2227

<sup>2 -</sup> ينظس: «راسسة الأفصال الكلامينة فني الفنزان الكثيري «مقارسة تدوالينية امضال). أ ينو برومته حكيمته مجلسة الاخلاد متباسورات محسر خابيش الإخليات. جامعية مؤسوء معصدي لهذي ورو .. معشسورات دار الأصار العبدد 5 مباي 2000 س10...

مُصَّرِعَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الحَجَاجِ مِن نَاحِبَيْنَ : مِن نَاحِيةَ المُنْلَقِي إذْ يَفْسح له الْحَالُ - "بل والتقدير للوصول إلى الحَجَّة ومِن ثم الاقتناع بها، ومِن نَاحِية المَّتَكُلُم، إذْ يُمَنحه القَوَّة في مسمين اللفظ القليل المعاني الكثيرة تحقيقًا لمِيداً الإيجاز.

وبصفة عامة يقال في الأحاديث الشريقة السالقة ما قيل في بناء الفعل للمجهول من أن مقصود - حاج العام الذي يلازم الحذف هو نقل البؤرة والاهتمام من المحذوف (الفاعل أو المفعول) إلى المعل، حتى لاينشغل المتلقي بمتابعة المحذوف - الذي يصعب حصره في يبعض المواضع - عن الاعتمام بالفعل.

## والجدول التالي يلخص الغايات الحجاجية لحذف الفاعل، وحذف القعول :

| الغاية المصاجية                                                             | نوعه   | المحلوف                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نقل الاعتسام من العاعل إل الحدث.<br>ولترغيب في النيفف                       | الغاعل | التن الله علي عَي يُولِكُ له بعد بين المنه يشرف عَي الْهُولُكُ<br>له بعد "."                        |
| نقل الاهتمام من الفاعل إلى الحدث.<br>والخش على الدعاء.                      |        | هل من سائل الخطى 1 هل من داع يُستجابُ له 1 هل من شستشمر<br>يُغفؤ قدر.".                             |
| قل الاحتمام من الفاعل إلى الحدث/<br>التسذير من تولي عدم الأكفاء<br>المناصب, | الفاعل | "قاذا طَيْفَت الأمالة فالتظر السامة. قال : كيف إضاعتُها!<br>قال: إذا وُسُلد الأمرُ إلى عم أهلد . ". |
| نقل الاهتسام من القاعل إلى الحليات،<br>وقويل لمر الساعاء                    |        | THE CONTROL WAS A CONTROL OF THE                                                                    |
| نقل الاهتمام من الفاعل إلى الحُدث،<br>وتحقير الفاعل.                        |        | الله يشترك به ، ويجعل له دولدً <sup>.</sup> .                                                       |

| المحدوف ترعد القاية الحج                                                                                      | الماية الحجا                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| - A - A - A - A - A - A - A - A - A - A                                                                       | تنفسيط ملكسة الناو<br>للتقى، والإحاطة والتم  |
| لا رحم إكل شيءًا لا نرحم                                                                                      |                                              |
| عَلَمَانِي ثَلَاثُ: إِنَّا حَدُّتَ [بأي حديث] كَدَّبَ، وإِنَّا<br>[أي وجد] أخلت، وإذا أولِّينَ حاد [الأخانة]" | 4                                            |
|                                                                                                               | النسبيط ملكسة الناو<br>الطلقي، والإحاطة والش |
| - Disagl                                                                                                      | 13                                           |

#### ثانيًا : الحجاج على مستوى أسلوب الجملة

الحجاج ما هو إلا أسلوب استدلالي، يتوسل بالأليات اللغوية، والبلاغية، والنطقية، للدفاع عن وحهة نظر أو فكرة بقصد الإقباع والتأثير، وقد سبق القول بأن الحجاج بجد بغته في كتم من الأساليب البلاغية، فيندمج معها الله وبأن يبلاد يحير أن كل المكونات الأسلوبية الوحودة الرسالة ما مكتوبة أو شفهية، أو حتى إشارية هي عبارة عن مستويات معينة من مستويات الحجاج الم

وقد زخرت مدونة البراسة بالأساليب اللغوية البلاغية الكل كان لها وظائف حجاجية في المتطاب. وسيقتصر البحث على دراسة أبرز هذه الأساليب وأكثرها دورانًا في الحديث، وسي (الأمر والنهي والاستفهام).

ا - ينظر - القصل الأول من البحث البحث الأول ص 61 - 43

<sup>2 -</sup> بنظر مفهم الأجاج بند ببراين المقالة ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته ج 2. ص 182

## أ / جملة الأمر والنهى

معى الجملة المصدّرة بفعل الأمر أو النهي. والأمر والنهي أسلوبان إنشائيان"، والأسلوب الإنشائي من مطلع بدور مهم في العملية المحاحية، إذ كثيرًا ما ثبني المحجة أو تعضد بالأساليب الإنشائية، من حال ما توفره هذه الأساليب من إنارة، وما تستدعيه من أحاسيس وعواطف، فالأساليب الإنشائية لا مثل واقفا ولا تحكي حدثًا - كما الأساليب الحرية - وبالتالي لا تحتمل صدقًا ولا كذبًا، وإنما ويقو المشاعر وتشحنها يطاقة حجاجية غايتها تحريك السامع، وإثارة المشاعر وكيزة من وكائز بالمطالب الحجاجي، فالأمر والسهديد وإثارة مشاعر الحسوف - بحسب أحد اللسائيين - كلها أمنح، لأنما دون أن تحدد ألبات الموقف توفر الأسباب الناعية لاستيار هذا المرقف في ولا يقتصر أمام على ويقوله الحطاب، ويتقدم ويتنامي "و

قيمان وتيكا بطران د والأمرى - على سبيل المثال - على أنه غوث تعبري إلرامي، لا تبع ألعما وتيكا بطران المنافظية، وإنما من مكانة الخاجج الأمران، ولا شلا، أن الحاجج الأمر في المنديث الشريف هو الرسول التي يال من صاحب السلطة الدينية والتشريفية والتربوية المطلقة، ولذا أكثر في الحديث البوى - الذي هو في أصله خطاب تعليم وتوجيه ونشريح - استعمال الأمر وطهي والسريح والشمني، لما فيهما من طاقة حجاجها مؤثرة، تحدف إلى توجيه المتالمي تحو المقام هو الفاعل المتكلم.

أما عن تعريف الأمر والنهبي فقد حاء عند ابن يعيش أن : والأمر معناه : طلب الفعل بهميغة عصوصة " ووضع البلاغيون حلًا للأمر بأنه : وصبغه تستدعي الفعل، أو قول ينبىء أم استدعاء الفعل من جهة الغير على جهة الاستعلاء " أما الأمر عند الأصولين فهو ولفظ

ويصري مسطلح النشاء) على سرع من السكلام بنشسته صاحب الشداء من أن تكون أنه حقيقت خارجية بطابقها أو
المناسقيا، فيا يحتمل لدلك الصدق ولا الكنيب وليلك استقرافي البلاغة أن الإنشاء كلام لا يجتمل الصدق ولا الكنيب
فياس في البلاغية العربية الحدو رؤية حجيها الأزهار الزشاء الزكيز الثقافي العربي السار إلى بهاوت، ط الأولس
 ويام من 100 د

أ جنتار: اللجاج في التشعر العربي تص139 · 140.

<sup>.</sup> 1924 - بعد 1925 ما العبدانيي عبيد ايان تهمينگ مقارسة تداولهية. هيند الهيادي الشيهري الانتشيار المرسي بيدوت. 4 الأولسي 2018 - بن 275

البنظر: الحماج في البلاغة للعاصرة. من 116.

أ شرح للفصل ح 4، ص 289.

٠١55 من 155.

يظلب به الأعلى ممن هو أدى قعلًا غير كفّ، يكون بصيغة (افعل)، أو(لتفعل)، أو ما يجرن محراها كالحمل الحرية المستعملة في الإنشاء، كقوله تعالى : ﴿وَالْوَالِقَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَاهُمُنَّ خَوْلَيْنَ كَامِلُونَ﴾ [ابقرة : 233]، ".

ولأسلوب الأمر أربع صيغ أصلية:

الأمر بصيغة (اقتل).

2. الأمر بصيغة وليتمثل).

3. الأمر بصيغة (أسماء الافعال).

4. الأمر بصيغة (المصدر)4.

أما النهى فها وطلب الكفّ عن الفعل استعلاءً (أنه وهو عند الأصوليين الفظ يُطلب به الأعلى ... كفّ من هم أدن صد عن فعل ما .. ويكون بصيغة (لا تفعل) وما يجري يحراها كالجسل الخير. السنعملة في النهى، كفوله تعالى : ﴿وَقِلْ لَلْمُطَلِّقِينَ ﴾ [المطفقين : 1]، وقوله : ﴿خَرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمّا آتَيْتُمُوهُنَ شَيْنًا ﴾ . أمْهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمّا آتَيْتُمُوهُنَ شَيْنًا ﴾ . أمْهاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ : لا يَعْدَل مِها المُعْدَد : لا تفعل، وه يا الحازمة، في تحدو قول له عنول عبد لا تفعل، وه يا كان التول كالمهديد، كفولك لعبد لا يمنتا المرك : لا تمتال أمري المُرك : لا تمتال أمري المُرك : لا تمتال أمري المُرك ...

والحلاصة أن كلًا من الأمر والنهي يكونان على سبيل الاستعلاء، وكلاهما تتنحه الحمل الخبريد كما تنتحه الصبغ الأصلية.

وأفعال الأمر والنهي تعكس التفاعل القائم بين الرسول على والمحاطبين، وتبيز الطبيعة التداولية الحديث النبوي.





<sup>1 -</sup> أصول التشريع الإسلامي علي حسب الله. مصر دار للعارف 1976. ص252

<sup>2 -</sup> بنظر معجم الصطلحات البلاغية. ص 113 - 314

<sup>3 -</sup> البلامة الاستلاحية. عبده عبد العزيز فلفيلة بار الفكر العربي القاهرة الطبعة الرابعة. 2001. ص 152.

<sup>4 -</sup> أسول التشريع الإسلامي ص 256

الإنساح في علوم البلاحة. دير 147.

# ومن أمثلة الأمر والنهي وصيغهما للجتلفة، ودلااتهما النداولية والحجاجية في مدونة الدواسة ما يلي :

| الوطيعة التداولية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مین   | مح العل<br>الكاراعي | الستال                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المتل | À                   | ان قسر وصور الله عنه – الله : ما رسول الله الله من وادي<br>المناجعة المسأل الما تلكة المسالة الله الموادم الدول الله :<br>"الما الاحكم - أو إلما خلو الاحكم - الوائم بدايات كان المكارية وإله<br>كان المركة والالفي الفائمة الوائم المن المثال المدارة المؤاورة ا |
| از متحد، وقسد<br>وه ما سنداد من سب شود الذي ماغز به علمين.<br>يت فنام الإمام المين إلى أن وقر ها الامنديات وليس<br>المحود، على إن طالت: كان كان " ما غربة المساوة<br>عن المحرب والتم المتلام بنطبه الأطلت: ما كان<br>الله تعديدنا من المسل الدائة الم يتكان باك للتان الماء<br>الاه فسار من إن لفع إن أن كان الموسود بسبو عليه<br>وجد الأم على موضوة بالنفر" |       | J.                  | من في هو التعليم وهي علامه - خلق اكامع في يؤقو في<br>ساو، طاه التوفق في ولند التعليم. على الدي الله : أو المراخ فواد ال<br>ولف عائل له : أو حي رفعا في القبل على فيها الله : إلى<br>منتق عالم من حسب بقا الناد المال الديادة ا                                    |
| ومدواوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الأعل | 1                   | الله دعوة النظيم ، وقعا لين يتها وين الله حجالة" .                                                                                                                                                                                                                |



• يواد البخاري كتاب الأقان باب إما جعل الإمام ليؤام بدرج 680 و590 ومسلم. كتاب الصلاة باب انتمام للأموم والإمام ح 614 ودواد البخاري كتاب موافيت الصالاة بـاب الإسرام بالعلهب في المسلم. ح 530 واللفائظ ليم ومسالم. كتاب للسناب. وواضع المسالاة بناب أوقات الصلدوات التمسير ح 510.

ا ؛ عمدة الغاري ح 5. ص 30.

أً وواه البخباري كشباء القطاليم والقصيد بناء الانضاء والخيفر من دعبوة الطلبوم ح 2448 والتفيط ليم ومسيلم كشباء الإيبان عام الدعباء إلى الشبهادتين وشيرانغ الإسبلام ح 19

| الوطيقة التداولية                                                                                                                          | بد                                | نوع المعل<br>الاكاومي | لاستان                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| للثارات عن<br>الراب                                                                                                                        | u                                 | ji                    | الريها الراق واد يأن يود الديان شنية الأصحاب الريها الروايس: المنه<br>وسورة ال صوف واصد الرياد برخ الدية كأهما المدادات أو كأهما<br>فياييان أو كالهما ولذن من طو صوف أن المناد عن السحاحا، الريها<br>سورة المارة وقد أطاعا ركة والإنها حسرةً ولا يستطلها التطأة" |
| الادعاء والحث<br>والتوهب                                                                                                                   | النمل ، بادة<br>الخراستى<br>الأمر | j                     | أما من بع يصيخ فعدة عده إلا ملكت بيزان فهول أحذهما :<br>الهم أحط نفقه حقاء يقول الأعز : الهم أعط تحسكا تقا" .                                                                                                                                                    |
| الناس مدان ذكر<br>البيان "منا معدودة<br>الفيم على وحون : أولهما<br>المنان إدار المناس عن<br>المنان الإدار المناس عن<br>وقعيد والذان الدائم | بقان                              | pi.                   | ان الى المذكر حدة بطعيد بود لم أياسة معاد بشبولة ألمسة الر<br>من<br>المسترالو أكافالو أكافيل وتدول علاجة" .                                                                                                                                                      |

<sup>1 -</sup> رواه مسلم. كتاب صلاة السنافرين وقصرها. باب مصل قراءه المرآن وسورة البقرة. ح 904.

<sup>2 -</sup> رواة البخياري كثياب ألزكاذ ساب قولية تعالى: إقاميا مين[عطس والقين] اللبيل (5 -10) ع 1442، ومسيام كثياء البكاة إياب في التاسق والمسياع ع 1910

<sup>3 -</sup> رواه البحماري كنياب العنبي بناب إذا أثناه جادمته بطعامية ح 2837. ومستقم. كشاب الأيمان بناب إراف ثم المبلوك سام أكار والباست بالوليس ح 1881.

<sup>¥-</sup> قتح الباري ع 9. ص 95.

| الوطيقة الداولية                                                                                              |                  | نئ شال<br>الكالامي | المعال                                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لللبوالإرثاد واليومه<br>حرج الأمر عن دلالة<br>الرسوب بطلو حقي وجو<br>أن لوك المنسى والمزع لا<br>بعائب عال إلى | ينن              | لر                 | كِنَا وَقَعِ النَّبَاتُ فِي شَرْفٍ أَحَدِكُم فَلْبَعْبُ ثُمْ فَرَبِعُهُ، وَقُ فِن الْحَدَى<br>10<br>خاصَه داة والأحرى شِفاءً:"                                             |
| الإرشاد والتوسية<br>والثاديث.                                                                                 | ولس              | I.                 | التوشين النباان فا تاس أحكم طرق ما العلاج فإذً<br>الله<br>أحكم إذ قال: هذا صحك الشبطانً" .                                                                                 |
| الوحوب.                                                                                                       | الغار            | الم                | أن كات له طلماً لاحوان برند از شي طبطة ما ليوم قبل<br>أن لا يكون ديثر ولا دوم إن كان له عمل صالح أمد مه قار<br>مطاعه ولا از تكله حمالت أحد بن سياد، صاحبه العمل<br>علماً " |
| التأديب                                                                                                       | jū               | by                 | " ا عاديًا: سمّ على، وَكُنْ يَسْرِيك، وَكُنْ مُ شِيكَ".                                                                                                                    |
| 341                                                                                                           | اسم خال<br>الأثر | لز                 | يا آيها فلن إعليكم من الأصال ما تُعلِيْون فِلْ عَلَىٰ لِا يَوْلُ عِنْ لَلِهِ<br>الله<br>ولذَّ أسبه الأصال إلى عليه ما تيوم عليه ون قال " .                                 |

<sup>،</sup> وإه البحداري. كساب بسدر اخلىق يسنون ياليار ح 5000، والقشاط له ومستقم. كشاب الرهب والرقائيق يناب نشاعيت العاطسي وأهيبة التشاؤب ع 2904

<sup>،</sup> يواه البخاري كتاب الطالم والعصب باب من كانت له مطلمة عند رجل فحلتها له هل بيش مطلبته ح 2449.

ه واه البخياري كشاية الأطعمية بنات التستمية على الطعنام والأكل بالمعين ج 5376 ومستقم كشاب الأشترية باين اواب ولعنام والشيرات وأمكامهميا. ح 2022

ا وأه مسلم. كتاب صلاة للسافرين وقصرها، مات فصيلة الجمل الدائم من قيام الليل وغيرة. خ 782

| الوطيقة التداولية | ميت                       | نوع فضل<br>الكالامي | المثاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------|---------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المِنْ            | اسم خال<br>الأمر          | jel                 | رويقًا يَا أَعْشَةً 1 لا تكسر هنوليز" .                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| لاعمداؤ فربوب     | المثل<br>الوجوب<br>الوجوب | الر                 | اعد<br>اللسان يوم المشعة واحت على كال تحتاج" ,                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحث والإرضاد     | در عمق<br>وکر             | الم                 | س الدع جدارة مسدليد إلا أن الموحدة، وكان مده حين إليند أن عليها<br>والمُرخ من المُعاد الله الإمام من الأمام المراطب كان الدولوعل<br>أنها ومن صلّى عليه أم رماع قبل أن تكفل فإنه ترماع بفواولاً".                                                                                                                        |
| الإرشاد الرسه     | N                         | J.T.                | كلكم راغ ومسئول عن رابعه فالإمام راغ ومسئول عن رابعه وارسل<br>إن أهله راغ وهو مسئول عن رابعه والرق في بيت رومها رابها وهي<br>مسئولة عن رعبها وافقاع أن مثل سياه راغ وهو مسئول عن رابعه<br>قال فسمت هؤلاء من فين كافؤه وأحسب أبي كافؤ قال: وارمل<br>إن مثل أبه واغ ومسئول عن رعبته فالحكم راغ والأكم مسئول عن<br>رعبة ". |

ا - رواه مسلم كتاب الفضائل بإن رحمة النبي \$ للنسام ع 2123

<sup>2-</sup> رواه المخاري كتاب الأدان باب وضور الصبيان ح 858

<sup>3 -</sup> رواه المحاري كتاب الإمان باب الباع الجنائز من الإيمان ح 67.

وواد النخباري لاتناب الجمعية بناب الجمعية في القنوى والبعد ح 893 ومعينات كثباب الإمنارة بناء فضيانة الإمنام العبارا ومقومة القاسرة 1890

| الوظيفة التعاولية | بد                       | نوع العمل<br>الكارسي | المتال                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------|--------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لإرشة و فوجه      | سر پمسی<br>فاتر          | , j                  | أيما رمل ممتى على وحد غمن شيك على لعلَّى فاغيْر مذكر<br>الله " " .                                                                                                                                                               |
| الحِيّة           | حو تعنی<br>لأتر          | A                    | الرافعة المرّعة فالثنية لُتي يَقِدُ مَنْ عَدَ العَسِ".                                                                                                                                                                           |
| همرم              | لافاحد -<br>العلوالمضارع | , a                  | الا تنافشون ولا تناخلون ولا بنائزون وتحوثوا جاد الله<br>إخرائه ولا بمال النستام ال بهتمار أضاة قاوق العادة<br>الإمانة<br>الهام "                                                                                                 |
| التحزم            | لاديم.<br>العارضتان      | sž                   | ا عَلَىٰ اَسْدُمَاتُهِ اَحَدِي اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ<br>نرقة فكمر حرفة لِنظل طعالاً ؟ أِمَّا نَوْلَ لَمْمُ صَوْغُ مِلْتَهِمِ<br>نستهم علاعلين استماعية أسر إلا ونعة " . |
| الفسع والتوجه     | وسد.<br>فرسن             | عی                   | ا عندهم بن عرّة الانسال الإمارة قالك إلا أعطفها عن مسأة<br>تلك فيها. وإن أعطفها من غو مسلة أبيت عقيها. وإنا خلفت على<br>ابن زايت فوتها مواسمها فكار عن عبال. وقب الذي مو حوّ" .                                                  |

ا - واه مسلم كتاب البر والصلة والأداب باب فضل إمانلة الأدي عن الطريق ح 1914.

<sup>2 -</sup> واه المخطري كناب الأدب باب الخدر من قطصية ح 114 ق ومسلوم كناب البر والصلة والأدب ح 2000.

<sup>. \$ -</sup> واد المختاري كتاب الأدر، بالمحتا يتوس من المحاسب وكتماني ح 6000 ومستقم كتناب الهن والمسلبة والأدن يناب طبري طلبح المستلم ومذلت ح 2664 واللمنظ ليد

واه البخساري كشاب اللقطية بياب لا فشلب ماشية أحيد يغيير إنن ح 2455. ومسيلم كتباب اللقطية بياب فيرم حليب المشينة بغيير إن مالكها. ح 1720

٤ ياد كشاب الأيمان والشخور ساب قول ع تعالى الايوات كرم الله والشيالية عن أيانكرم الأيماء المتحدة 202 ع 5022. ومعد لم كساب الأيمان ساب استراض خليف يميننا فيرأي غيرها خيرًا منها أن يأس الذي هيو غير ويكفّر عن يسترح 1652.

| الوطيقة النداولية |                       | وع العمل<br>الكلامي | النتال                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------|-----------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| افاهب             | د فعید ،<br>مىل تشنیخ | See .               | ٧ ئىلى بىلىدى بۇلەشلىك ياكار بىلىدى.".                                                                                                                                                                  |
| التجليز.          | لافلية .<br>فعل الفطخ | نمي                 | ده<br>۷ ترجعا بعدي كفاق يطرث يعشكم وقات بعض " .                                                                                                                                                         |
| الدهن وطب الكات   | لافتية +<br>المراشنان | ليمة                | ا بستران استُكن تدويت مِن مشرّ السند، هو "مدان بدّ داميّان طلقان<br>الله المدن ما كانت الحيدة خوالي، وتوقّي إذا كانت الوفة خوالي "<br>اللّهُمّ أمني ما كانت الحيدة خوالي، وتوقّي إذا كانت الوفة خوالي " |
| التحذير           | خوانعي<br>الي         | (ge                 | كىدىن بىلغاش كەن ھە ئىغال ئۇتىر كىر. ئار رسان ئا<br>ئۇسى يىڭ ئېكىد ئۇيە سىنارىلە سىند ئان باۋ ئەن مىل يىڭ<br>ئامىل ئاكىرا ئىلارىنىدا ئالىس.                                                             |
| فريد              | سر يعن لتور           | S. C.               | 50<br>کانۍ پښرټ ل ايو فلطب ۽ ڳيا گيرمز کي جنه مغر حمهم " -                                                                                                                                              |
| الوبيد            | عو بعنی<br>المح       | غي                  | ایسا رمان کار اورو بن افرادی خبیف به نهر به طحل فی الارمی ال<br>هم همارد؟<br>مع همارد؟                                                                                                                  |

<sup>1 -</sup> رواد مسلم كتاب الأشرية باب أداب الطعام والشراب واحكامهمة. ح 2019

<sup>2 -</sup> رواه البخساري كل أب الفتن ساب فسيل النبسي 15 لا ترجعهوا بعدي كالمباراح 2000، ومسلم كناب الايسان بناب معسي أسول النبسي 25 لا ترجع الإيمام كشمارا ح 65.

ث رواه البخباري كتباب للبرض بناب لنسي للربحن للبجار ع 5671 ومصالح كثنات الذكير والدعباء والتوسة والاستفغار سات كراهية ابنس للبوت لنصر لبنان بنام ح 2680.

<sup>4 -</sup> رواء مسلم. كتُبُ الإيان باب قرم الكبر وبيانه. حديث رقم 91.

<sup>5 -</sup> رواه المصارى كتاب الأشيرية بناب أنينة الفصية. ح 6634، ومستلم. كتباب اللساس والزرشة. يناب طيرم استعمال أراسي القويب والفصية حديث رقيم 2065،

<sup>6 -</sup> رواه البخاري كناب الأسباء باب 51 ح 3485 واللفظ له. ومسلم كناب اللباس والزينة باب غرم حرّ النوب حيلاء ح 2085

| الوظيفة العداولية | ميات              | نوع العمل<br>الكالامي | المدال                                                                                                                                            |
|-------------------|-------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الوغيد            | حو المون<br>المون | 1                     | ري رويان در                                                                                                   |
| لترهيب            | سر معی<br>المی    | J.                    | "وَلَكُ لا يَوْمِنِي وَلَنْهَ لا يَوْمِنَ وَلِلْهِ لا يَوْمِنْ. قبل : وَمِن يَا<br>وَمِنْ لِلْهُ ؟ قبل: اللَّذِي لا يُلمِنْ حَازِد يَوْلِمُهُ * . |
| النهي والتحرام    | قد فري<br>وكران   | غي                    | الله في عليكم عنون الأنهات، ومقاوعات وأدّ للشاركز،<br>ع<br>كم المار وقل كوا، فارق راساما دال."                                                    |

أ يلاحظ في الحدول السابق تترّع صبغ الأمر والنهي، وهذا التنوع بدلَّ، على مراعاة الرسول الله هروف الاستعمال (التداول)، فهو يستعمل في كل مهة الصيغة الأنسب لهذه الظروف، وهذا المعد العاول للصبغ الإنشائية أشار إليه السكائن بقوله: وتم إنما حبيتذ (أبي صبغة الأمر) تولَّد بحسب العن الأحوال ما ناسب المقام ""، وتبعه الفزويتي في ذلك فقال عن صيغة الأمر: وقد تُستعمل في المو طلب الفعل، بحسب مناسبة للقام، كالإباحة...و".

وتنوع صبغ الأمر والنهني يدل على تنوع المجتوى، وعلى تفاوت درحات الإلزام به فطروف
 وستعمال، والقرائن المصاحبة في السباق النصني هي التي ترشد المتلقي إلى دلالة الأمر أو النهي في للدين، وهي الني تجعله قادرًا على الانتقال من المعنى الحرفي إلى المعنى المستلزم.

و رواد البحاري كتاب فرجن اخصلي يكي فوند تعلى إفان قد حقسما الأنعال: ٤١٠ ع ١٥٠ أكد

الأولاد البنداري كتناب الأدب باب إنتم من لا يأس جاره بوانقت ح 9010، بمسلم. كتاب الإمان باب بيان غزم إبداء الجار ح 84 أو وله مسلم. كتاب الأقتيبة، بدأ النهي بن كنزة المسائل من غير حاصة. ح 593.

أه معناح العلوم ص 11\$.

إ- الإيساع س 145.

<sup>·</sup> يعظر : السنيال وتوجيد طاكة النص من 200.

وحمد النَّظر في الحديث الأول - على سبيل للثال - بُلاحظ توالي الأفعال الكلامية المتمثلة • أنحال الأمر : (كبّروا، ارَّنعوا، أرفعوا، قولوا، اسحدوا)، وهي أفعال طلبية توجيهية مباشرة، صدرا. من صاحب السلطة التشريعية المطلقة (الرسول يُثَيِّق)، لمن يؤمنون به نبيًّا ورسولًا من عند الله عزّ وجلّ

والحديث يتضمن توحيها مهشًا ينعلق بركن مهمّ من أوكان الإسلام وهو الصلاة، وهو ركر متكرر عدّة مرات بالبوم، يتطلب أداؤه الذّقة والتقيّد بالشرع، والإتيان به على وحهه الصحيح، وله كانت الأوامر الماشرة المتوافية.

ولكن مل يوحد حجاج في الحديث ؟ بالنظر في سبب ورود الحديث تحد فيه كما قالت السيدة عائشة رضي الله عنها : أن الرسول \$ اشتكى يومًا : ، فدحل عليه ناس من أصحابه يعودونه، فصلم هم حائشًا، فجعلوا يصلون قيامًا، فأشار إليهم أن احلسوا فحلسوا، فلما انصرف قال : إنما جعل الإمام، فذكره الله فالحديث ذكر لتبوير الخذف، لمن قد بكون داخله شكّ أو استفسار عن صحه صلاة للأسوم القادر علف إمامه القاعة، قاعدًا، والدرير نوع من أنواع المساج "، زبادة على أثر للقام في توجيه معنى الحديث.

وغُصَدت الحجّة في الحديث بالعامل الحجاجي (إغا)، وهي من أدوات الفصر في العربة، وتألي الإلبات ما يذكر بعاجا، ونفي ما سواه الله ويقصد بالحير بعدها ،أن تُعلم السامع أسرًا قد غلط فيه بالحقيقة، واحتاج إلى معرفته الله ويُتوجه بها لمن لا ينكر الحير ولا يجهاه: فهن ويجي، لحير لا يجهله المحاطب، ولا يدفع صحته، أو لما يُنزَل هذه المنزلة الله.

والتركيب القصريّ من التراكيب الاستدلالية التي تُعدّ حدّة تقود المصاطب إلى النتيمة التي يتوصاها المتكلم. وهذا الدور الحجاجيّ التوحيهيّ لـ (إنمّا) يتفق مع مقولة التوحيه في الحجاج لديكرو، وما

البيال والتعرب عن اسباب ورود العبيث التسريقية السبب الشيرية إرامينوي س محمد بين كميل البين الشنهير بابين حميدة القضافية التبنيخ 1990 - 2 ص. 65
 اللغ فيهاء كام في حكم صلاة المأموسين عليف الإصام الفاعدة فيهاء الطلاقيا مين صف الحديثة فقيدة أخذ بينه فيوم أي بالقفهاء كام في حكم صلاة المأموسين عليف الإصام الفاعدة فيوم أي بالفيسية وحلوا متابعة الإصام الفيسية وحلوا متابعة الإصام على الفيسية وحليا ومنعه أخذم الفيسية ورب والماعة والمنابع ويا فيقط والعي الفيسية وحليا منابعة المهدث علي وقدر المنابعة والمنابعة والمناب

<sup>126</sup> مر 126.

<sup>351</sup> on place 31 dille . 4

<sup>5 -</sup> السابق من 330

..... هذا المفهوم من دور مهمّ للروابط والعواسل المحاجية الموجودة في الحملة: باعتبارها تفيد في . هذه الحجاجيّ للملفوظ سبابًا أو إيجابًا، وتحمل المتلقى إلى وجهد أو أحرى!!!.

وقد خصّص العامل (إنّما) هنا (الائتمام) بالإمام وحده، ونفاء عمّن سواه، وأقاد في توجيه منتوظ نحو نتيجة محددة، لتحقيق هدف تداولي، وهو الأمر بالانضباط في الصلاة، الذي هو منهر من مظاهر انضباط الفرد للسلم، والأمة المسلمة.

ونوع القصر بـ (إقا) هذا قصر القلب، فقا. قلبت (إنما) معتقد من يرى أن يصلي قائمًا خلف الرسول في القصر بـ (إقا) هذا قلب السلام جالت، وهذا أحد أهم وظائفها الحجاجة، فالمسلمون في أماد المقام لا يجهلون وجوب الانتمام بالإمام، ولكن كان المراد تسبههم على أن هذا الأمر ينسمل حالة ظارية ربما لم تقم غم من قبل ، وهي صلاة الإمام في قاعدًا.

وقد رُبط بين الوحدات الدلالية في الجديث بأذاة العطف (الفاد) التي أفادت الرّبط بين أحزاء المقوط في إطار استراتيجية حجاجية واحدة ، وأفادت بمفهومها الدلالي مقتصى ترتيب صفه الأفعال، وتعاقبها بغير مهلة بينها أن يحيث تريّن أن المأموم شرع في حقه متابعة الإمام، وليس موافقته، ومقتصى المتابعة أن نكون أتعال للأموم عقب أفعال الإمام القولية والمعلية الله

كما بُلاحظ أن الحذيث مقسّم إلى وسدات في إطار بنية الشرط، باستعمال أداة الشرط (إذا)؛ التي تفيد ارتباط الشرط بالحواب في المستقبل، وتدلّ على تكوّار حواب الشرط كلما تكور و فعد، فكلما كبّر الإسام كرّوا، وكلما ركع اركعوا، وهكذا، وبنية الشرط من البني المنطفية التي تفيد وحود علاقة صرورية بين الجواب والشرط بحسب أناة الشرط المستعملة.

وني الحديث لم يكتف الرسول الله بدعم التيحة (إنما حمل الإمام النوائم به) محذه العواصل والروابط الحجاجية، بل للإحظ أن روابة أحرى للحديث عبد البحاري مُضدت بمؤكد حماحي أحر، وهو عامل التوكيد اللفظيّ (أجمعون)، ونصل الرواية : (إثّما حُجِلُ الإمّامُ لِيؤُمُّ بيّه فإذًا صلّى قالمًا فَصَلُوا قِيامًا، فإذًا رَكِعَ فاركمُوا، وإذا رفعُ فارغُعوا، وإذا قال : سِمَعَ اللهُ لمَنْ حَدَدُه، فقولوا : ربّمًا



<sup>1 -</sup> ينظر : الأنب عن النظرية لبناء ناسبكات قرائية للنسوس الجاجية امضال! صمن الأساح مفهوسة ومجالات م 5 ص 350 والبناح في القرآن مر 427 - أ

<sup>2-</sup> ينظر اللغة والمجاح مر 35

<sup>3 -</sup> ينظر: القصيل في سنعة الإعراب ج 1. ص 404

ه بندار إدكام الأدكام جا. س 224

وَلَكَ الحَمدُ، وَإِذَا صلَّى فَانْمُا فَصلُّوا قِيامًا، وإذا صلَّى خالِسًا فَصلُّوا حَلُوسًا أَجْعُونَ، [1]. وقد أن الله ظ في تأكيد الحجة وترسيخ الحكم في أذهان المتلقين.

وبنظرة عاشة على الأحاديث الشريفة الواردة في الجدول السابق يُلاحظ أن الأمر والنهى ورد بصيغ مختلفة : (افعل، لفعل، لفظ الوجوب، اسم الفعل، لا الناهية والفعل المضارع بالنسبة إن النهى، ولفظ النحريم، ولفظ الكراهة).

كما يُلاحظ أن الطّلب في هذه العبيغ اختلف من سياق تداولي لآخر رغم اتحاد الصيغة أحيانًا، وهو ما بعود إلى اختلاف القرائن اللفظية والسياقية والتداولية المصاحبة، والتي أتاحت بحالًا واسمًا لندرد استعمال اللفظ أو الصيغة الواحدة، وخلها على معنى دود الأعراه.

ويُلاحظ أنه عندما توافق القصد التداوليّ مع منطوق الحملة دلّ الفعل على معناه الحرق ال الخديث روهو الوجوب أوالنهي)، مثل : (فكبّوا، فاركعوا، فليتحلّله، لا تباغضوا، لا تحاسدوا، لا يعلنِّ...)، أما عندما كان هناك اعتلاف بين منطوق الحملة، وقصد التكلم، والسياق التداول فقد برز الفتضى التداولي للفعل (المعنى المستنزم)، مثال ذلك حمل دلالة الأفعال : (افرؤوا، فلبناوله، فليغسم، لا تأكلوا، لا تسأل...) على الندب، أو الاستحباب، أو الإرشاد، أو تتأديب (وهو الفعل التأثيري)، وهو ما يعني أن أفعال الأمر والنهي باعتبارها أفعالًا كلامية يكون لازمها معقهدة من المقارح، ومن قرائن الأحوال، ونتيجة لأثارها، فهو إذن بمثابة التنافيج للإحصال عليها من متضمنات القول التي هي في الأصل متوقية عن تلقي فعل الكلام، وليس عن معل الكلام ذاته الله المحالة التعاليم عن معل الكلام ذاته الله

ودلالة أقعال الكلام على معان أخر غير معانيها الأصلية يكون بفرض النأثير. ويُحمل على أنه من الآليات الاستراتيحية في الإنتاع، التي تقوم على حمل المحاطب على استنتاج معاني تدفعه إلى الاقتناع دفقاهم.

وحمل أنعال الطلب لمعان إضافية يعنى أن هناك أفعالاً لفوية مباشرة تتطابق فيها دلالة المنطوق مع دلالة المقهوم، وأفعالاً لغوية غير مهاشرة كالترغيب، والترهيب، والندب، والنصح والإرشاد تتحق بواسطة أقعال الأمر والنهى للباشرة، فمعنى الحمل في اللغات الطبيعية كما يقول المتوكل : وإذا روعي ارتباطها تُحَقَّلان إنجازها، لا ينحصر فيما تدلّ عليه تصيغها الصورية من استفهام، وأمر، وأحمَّى، ونداء

<sup>1 -</sup> يوان السنواري كتف الأنان باب إما جعل الإمام ليؤثر بعدج 689٪

<sup>2 -</sup> ينظر: الثواسل بدو مقاربة تكاملية للشفهي ص 60 - 83

<sup>2 -</sup> الإفتاع النهاج الأمثال للتواصيل والخاوار (مشائل با امناة بالعلبي مجلة التراش مجلية تصليبة محكمية تصخر غين القام الكتابات العارب بدمشاق الصابة الثالثة والعشارين المادة (185 2003 ص 211)

<sup>4 -</sup> ينظر السابق ص 216.

إلى مع ذلك من الصبغ المعتمدة في نصنيف الحمل، وبعنى هذا بالنسبة للوصف اللغوي أن التأويل الدائع الكان المسل اللغوي أن التأويل الدائع الكان المسل اللغوية وحدها، المعتم متعاراً إذا أكتفى فيه المعلمات الصبغة وحدها، المعتم بعرال قد ينجز أفعال الغوية أجراء الأفعال الماشية المسابة للمشام، إذا ما استنع أجراء الأفعال الماشرة على أصلها بالاستناد إلى قرائل الحاله، وهذه المسألة بما ينبغي التبته لحالي أمانيوي، فالحديث مصدر تشريعي بتخطى دلالة النص ودلالة القرائل المساحبة، أو المقام المدائع، فلم المحدود، فلم المحدودة الشريف كما يقول الشاطئ يعرف من النص، الم محصل أمان من النص، المائعة أو المساح، وأسباب المناقراء موارد الأوامر والنواهي، ومائعت العامن القرائل الحالية والمقامية، وليس بالاستفاد في عرد الصبغة الله المسلم، وليس بالاستفاد المنافئة والمقامية، وليس بالاستفاد المنافئة المنافئة والمقامية، وليس بالاستفاد المنافئة المنافئة المنافئة المنافئة والمقامية، وليس بالاستفاد المنافئة المناف

. ويُلاحظ أن الأمر الصريح أو النهي الصريح في الأحاديث السابقة شين أو أُسّع سيان عسب، وذكر العله – والتعليل أبرز مظهر من مطاعر الحجاج، وهو الغاية الأصلية من الحجاج حمد تولمين كما سبق بيانه – وكأن الرسوق عِلَيْ يُجِب على سؤال يفترض أنه يراود المخاطب، وهو ومناه المحل عقاضاء في إطار تداول حالص. وينهيئة عقله ووجدانه لتقبل الطلب وتلقيم، ومن المحلب المحلف وتلقيم، ومن

لل - فمثلاً في قوله ﷺ وعليكم من الأعمال ما تطبقون (لحاذا ؟) يأتي المحواب : 1/ إن الله لايحل من تحلوا. 2/ أحب العمل إلى الله منا دووم عليه وإن قل.

ق وقوله 美 : «إذا وقع اللباب في شراب أحاكم فليفعسه ثم لينزعه (لماذا ؟) فإن في إحدى أيحاحيه داء وفي الأحرى شفاء،. وقوله 秀 : ولا تأكلوا بالشمال (لماذا ؟) فإن الشيطان بأكل يُعتمال... وهكذا.

أولم يفتصر الأمر والنهي في الجدول السابق على الصيغ الأصلية للأمر والنهي، بل ورد كلاهما المصبغة الخبر الذي هو تمعنى الأمر أو النهي، وهو ما أشار إليه المفسرون من قبل، فقال الرازئ في هي الخبر بمعنى الأمر في القرآن: ووإنما بخرج الخبر بمعنى الأمر ويخرج الأمر في صورة الخبر، للمبالغة

أو الباق ودين على بق قدم و الولايف إدماء الشوكل. كليمة الأداب والعلموم الإنسانية جادهات محصد الخاصس.
 أورباط سلسملة بحيون وترامسات (55 1993 ص 73).

<sup>🖠</sup> ينظر استرافيات الخطاب ص 389.

<sup>\$ -</sup> بطبر : الوافقيات. إيراهيم بين موسيس اللخمين الشبهير بالفساطين ات : 790)، قفيلق أبو عبيدة فطسهور بين حسين أو سلمان دارايين عصان الفاضرة الطبعية الأولس، 1997. ح 3. ص 419

 <sup>4</sup> بطر السابق در 231.

ي الإجاب، فيُحعل كأنه وُجد فهو جبر عنه "، و قال الشوكان في نفسير قوله تعالى ﴿وَالْوَالِدَاتَ يَرْضِعُنَ أَوْلاَدُهُنّ ﴾ [البقرة: 233]: همو حبر في معنى الأمر للدلال على غقق مضمونه " وقال السعدي في تفسير الأية : وهذا حبر بمعنى الأمر، تزيلًا له منزلة للنقير الذي لا يختاع إلى أمر " ورأى النحويون هذا الرأي أيضاء فقال اس هشام مشيرًا إلى النعلين في قوله تعالى ﴿وَالْمُوالِدُاتُ يَرْضِعُن ﴾ [البقرة: 233]، ﴿وَالْوَالِدُاتُ يَرْضِعُن ﴾ [البقرة: 233]، ﴿والْوَالِدُاتُ يَرْضِعُن ﴾ [البقرة: 233] ، وهست: الفعلان حبريان لفظاء طلبيان معنى ... وقائدة العدول بمما عن صيغة الأمر التوكيد، والإشعار بأنهما جديران بأن يُتلقيا بالمسارعة، فكأنمن امتلن فهما عن صيغة الأمر التوكيد، والإشعار المديث هذه المدول عن النهى إلى المديث هذه المدول عن النهى إلى المديث هذه المدول عن النهى إلى النفى لإطهار الرغبة في وقوعه، أو لحمل السامع على الترك أبلغ حمل، بألطف وحه".

وبحيء الأمر والنهي في صورة الخبر مُؤشس في التداولية على ما يعرف بمبدأ (التأدب)، الذن أشار إليه العيقي بلفظ (اللطف)، وخلاصة الرأي فيه أنه أبلغ من صريح الأمر أو النهي، وأن الأمر والنهى في سورة الخبر أدعى للامتثال. وفيه القصد إلى المبالغة في طلب الفعل أو الكفّ عنه .

وتكمن قيمته الحجاجية في كوته يقرر وقوع الأمر أو النهي، ويؤكده، ويوحي لكل من يرغب عن الامتثال بأن لا بحال للمخالفة، إذ الأمر أو النهي بحكم الموجود أصلًا.

منا وقد زحرت الأحاديث الشريفة السابقة بالعوامل والروابط والآليات الحجاجية المحتلفة، التي ا دعمت فعل القول، وأسهمت في إنتاجه، وتحويله إلى متحز سلوكي واقع بالفعل.

<sup>1 -</sup> مفاتيح القيب أو التعسير الكبيس أسو عيد الله محمد بين عضرين اقسس بين اقتصي التيمني الباري فلقب بعضراً الدين الباري (الدومي ، 660هـ)، دار إحيام التراث أنعربي بينوت الطبعة الثالثة 1420هـ ع 8). ص 465.

<sup>2 -</sup> فتح القدور و كامدون على بين محصوبين ويده الله الشيوكاني الممتى ان 1250 هناه دار ابين كنيم - دار الكلم الكاب ممشق بيرود كه الإلى - 1414 هـ خ). هن 285

<sup>3 -</sup> تيسبير الكبرم الرحمين فبن تفسيير كلام النبان عبيه الرحمين بين تأسير بين عبيه الله المسعدي اللتواسي 1376 هيا، فأميق عبيدالرحمين بير منيلا التوبيدي مؤسسته الرسائد، الناصرة، الطبعية الأولين 1000 هـ - 2009 م ص 104

ه - شهرح شهدور ألناصب فني معرفية كلام العبرب عبيد الله بين وأسنف بين أحميد بين عبيد الله الين يوسيف. أب وأنحمت حميال الدبين الين فشيام اللتوفين. 261هـــا، الخليق عبيد القيس الدفير الشيركة للتحيية للتوريخ. مسوراً دارد در من الأ

<sup>5 - «</sup>لا تُشَيِّدُ الرّحيالُ إلا إلى ثالث عسايت السنجة البرائر ومستجد الرسنول صلّى اللّهُ علينة وسنتُم، ومستجد الأقوسية رواة البحثاري كتباب فضيل الصلاة فني مستجد مكنة والدينية. باب فتبيل المسلاة فني مستجد مكنة والدينية. ح 1189

<sup>6 -</sup> عمدة الفاري ح 7 ص 367

ومن ذلك إحراج الخبر مخرج القصة، على : وبينما رحل يمنسي بطريق...،،، و ويتما رجل يحر ...... وهذا الأسلوب في الإحبار من شأنه إنشاء برهنة كاملة يقال لها : (برهنة بواسطة التناظر) مُدَتْ تَأْتُوا غَمْلِيًّا فَوِيًّا ومُحْبِنًا، يؤدي وظالف حجاجية مهمة مثل: النفسير، أو التجير، أو التحفيز، أو تحدير، أو غير ذلك!!. ومنها توظيف الجملة الاعتراضة، مثل: ،إن المتسطين عند الله... – وكلتا بابعه نحن -..... أو توظيف القسم والتكرار معا، مثل : روالله لا يؤسن، والله لا يؤمن.....،. أو وعاء، مثل ويا خلام سم الله....... وغير ذلك نما هو مبئوت في ثنايا الأحاديث الشريفة.

## ب / الجملة الاستفهامية

الجملة الاستفهامية هيي الجملة للصدّرة بأداة استفهام، أو التي يُغيد منطوقها الاستفهام، وهي هجلة غير كاملة منطقيًّا كما يقول الدكتور حسين الصديق وقهي تطرح سؤالًا، أو تعبُّر عن شكًّ. وانخذ شكلين : أحدهما استفهام مباشر يعتمد على أدوات الاستفهام، والأعر استفهام غير هاشر بعتمد على استنجدام فعل يتخسّن معنى السؤال أو الاستعلام، أو يكشف عن جهل

والاستفهام من التراكيب الإنشائية الطلبية التي زخر تما الحديث النبويّ الشريف، وهو : وطلب اللهم، (3) أو وطلب الإفهام، (4)، لأمر يتعلق بالمحصر، أو بشيء، أو بنسبة، أو بحكم من الأحكام الوالملم به الأار

وعزفه البلاغيون بأنه : طلب حصول صورة الشيء في الذهن تصورًا أو تصديقًا؟، محسوسة، . أفعل : الحمزة، وأي، ومن، وما، وكيف، وهل، وكم، وأين، وأتى، ومنى، وإيان؟!.

- ينظر الحباح بين النظرية والأسقوب بن 32

💽 - التامالية في الأدب العربي - الإيسانِهي حيصين العدديق العشركية التصيية العاملة للنشدر لوجَّمان الشاهرة ط الأولى 2000م ص 352 🕨 الزند أن مان عليهم القبران هيند الرحمين بين أبني يكس جبلال الديني التشيهوطي بالأنوفس: 1919هـــا - فقيدل: محمد أبنو فقصل إرامهم الهبث المصربة العاضة للكتباء الفاهرة 1974 م 3 ص 267

و بنظام كشاف اسطلاميات الفترون والعلبوم محمد بان على التهاسوي ان 158 فينا، تقادم أرقسة العجام القيسق على سراع مشنب لبنان بسرون ط الكليس 1990 ج ا س 171. 💽 و يعتلم : مغناح العنوم. ص 15 ه

هول من النصور والتصديق: إنه إذا كان الاستفهام عن النسبة أن الإستاء أو الكيم للقباء من الجملة يسبمن العديقاء. • كان عن أحد أجراء الجملة يتوسى (تعدورًا) وأدات الاستفهام بحسب المستفهم عنيه ثلاسة ألواع. ها بطلب به النصور نارة والتصديق تارة أخرى وهي الهمزة وحدماً.

آها يطلب به النصديق فقط عمر جار

وها يظلب ب التصور بقبط وضي بقينة الأدواد اينظير: لايتشاح 234 وعليم المعانين داسية بلاغية ونفديية لتسائل و المامير و المساول عبد المساح فينود ودوست القسار القاهرة ط الثانية. 2004 من 1306

، وسطر : مضناح المقوم عن 18 4.



وقد ربط بعضهم بنه وبين الاستحبار، ودمب إلى النسوية بينهما، كابن فارس فيما يُفاد ... قوله : والاستحبارُ طلب خُبُر ما ليس عن المستحر، وهو الاستفهام،"، ومن ثم حكى أن صن من فرّق بينهما، فجعل الاستحبار هو ماكان سابقًا للاستفهام، فإذا استحبر ولم يقّهم، ثم سنّه « ثانيًا فهو استفهام<sup>®</sup>.

ولكن هل كل مستفهم مستخير، أو طالب فقم لما لم يفهم؟ بالطبع لا، فالاستفهام من أكتر التراكيب اللغوية دوراتًا على الألسن في اللغة الطبيعية واللغة الفنية، وهو من أبرز أدوات الاتصال والواصل، ويغلب استعماله لأغراض أحرى لا تتعلق بالقهم والاستخبار، ومن هذه الأغراض الحجاج، وعليه يمكن القول بأن هناك استفهانا حجاجيًا لا يكود غرض المتكلم فيه الاستخار ولا الاستفهام ولكن انخاد السؤال حجّه يوجّه بما عنوى الخطاب.

وقد درس كل من ديكرو وأنسكومر هذا النوع من الاستفهام الله في كتاهما (الحجاج في اللغة) في فصل بعبوان والاستفهام والمجاج)، وأشارا إلى أن وهذا النبط من الاستفهام بستارم تأويا. الفول المراد تحليله انطلاقًا من قيمته الحجاجية، اللهو إذن استفهام يقوم على لتالية : المراية الضمني، التي هي من أساسيات الحجاج عند ديكرو وأنسكومر، ومهمته توهيه الحوار، والتوجوم — كما سق -- هو لما الحجاج عندها، ولذا يمثل الاستفهام عندهما مظهرًا حجاجيًا مهمًّا، كانه يقرض إسابة عددة على للخاطب، عليها المقتضى الناشئ عن الاستفهام، وبذلك يتم توجهه دقة الحوار نحو الوجهة التي يريدها المتكلم ال

ونبدو أهمة الاستفهام في الحجاج ل كونه بجعل المخاطب مسهمًا في إنتاج الحجج وصناعتها، ثم يعود فيعضم لما ويتقيد بماه، فلا يشعر حيشاً. بالإحبار ولا القسر، وينفاد بطواعية نحو الوحهة التي يزيدها المتكلم.

التماحيس في فشه اللغبة العربية ومسائلها وسن العاب في كلامها أحضد بين فيارس بين زكرساء الفزويشي البرائي أب المسير ان : 355 هـــا الناشر : مجمد على بيطنون بيروث الطبعية الأولى. 1997م ص 134.

<sup>2-</sup> يعكن السابل الصفحة نفسها.

<sup>3. «</sup> يُدُول في الاستفهام الجاجس عن الاستفهام الفيلس بأن المستفهم في الاستفهام الفينس فعملا طلب معرف المشهر بين المستفهام المجاهدة ولا يعلن هذا الله لا يكن الخياد الاستفهام المعرف بين سبري من الماسك لا يكن الخياد في الاستفهام المعرف بين عندسي من المستوامن من مناسر المعالمة المجاهدة المحام الم

ة - المطاب والمماح من 67 ، 58 .

ة - ينظر الحجاج في القرآن من 427.

<sup>£ -</sup> يستلر - السابق ص 429

بدأ الرسول على حديثه بالنشاء بلفظ الإنشار المعهود عند العرب إذا صاحوا للغارة، تنبيها إلى العطورة الأمر، و إلى كونه أمرًا عاجلاً غير قابل للانتظار والتأجيل، ولا يقل أهمية عن نرب غارة والدهب فيها الأموال والأنفس، بل هو أشد، وسألهم مقررًا لهم : وأرأيتم لو أخرتكم . . ؟) مستنطقًا ويها الأموال والأنفس، بل هو أشد، وسألهم بقررًا لهم : وأرأيتم لو أخرتكم . . ؟) مستنطقًا ويهاد متونعة، اتكاء على رصيده الأحلاقي يؤل لدى قومه، الذين كانوا يلقبونه قبل البعلة واعتراقًا هم واعتراقًا من العملة واعتراقًا للمهم بصدق التي يُلِي على رؤوس الأشهاد، وتفنيذًا لرميهم للذي يُلِي بالكذب في أمر البعثة، وهو

<sup>﴾</sup> التطبول شبرح تلكيك أهن مفتياح العقبوم سبعد الدين التمثاراتي أنَّا 772٪ قفيلي : عبيد الجهيد هنداوي دار فكتُّبُ قفامينة بينزود، الطبعات التقيية 2007 ص 419.

<sup>🛊</sup> استراتيميات الأملاب من 484

و ينظر: بلاغة الإقتاع في التلائية ص 217

<sup>﴿</sup> وَ السَّالَامُ مِن الأنبِ العَرْسِي - الإستانِي مِن 250

غًا بهاداليخ الري كتاب التفسير بياف قولت تعالى - إن هي إلا تتيار لكنم بين يدي عندان شديد استباطاه ع 4601. يُعضلها كتاب الإسان بناب قولت تعالى ، وأدبر عشيرتات الأفرسين التصعراء / 214 ح 208

ما حاء تصديقًا لقول الله عزّ وحلّ الذي أحبر عن حقيقة أمرهم فقال: ﴿ فَإِنْهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ الطَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الأنعام: 33]. فكان إفرارهم من خلال استدراحه. بالاستفهام مرزًا لتناقضهم، وتفافت دعواهم.

فالمعنى الحرق للعبارة إذن هو الاستفهام، والمعنى السناؤم نفى تكذيب قربش للنبي ﷺ في أكثر أمورهم خطورة وهو أمر الأمن. مما يعني أتحم كاذبون في إعراضهم عن الدعوة بحجّة شكّهم في صدق النبي ﷺ، وأن هذا الإعراض له أسباب أحرى يخفونها.

ومن أمثلة الأستلة التقريرية التي استدرج بما النبي ﷺ المخاطَب إلى نتيحة معينة :

قوله بين : «أرأيتم لو أن نهزا بباب أحدكم يغتسل هنة كل يوم حمس موات. هل يبقى
 هن درنه شيء ؟ قالوا: لا ببقى من درنه شيء. قال فذلك مثل الصلوات الحسس. بمحو الله تحل الخطاباء!".

والاستفهام في صدر الحديث استفهام تقرير «علق بالاستخبار - كما يقول ابن حجر الله استفهام في صدر الحديث استفهام تقرير «علق بالاستخبار - كما يقول ابن حجر الله استفهام في أن فراء..، وقال الطبي لفظ (أو) يقتضى أن بدخل على الفعل وأن يُجاب، لكنه وضع الاستفهام موضعه تأكبدًا وتقريرًا، والتقدير : لو ثبت قر سفته كذا لما يتى كذا الله. ومو تغيل حسي مشرب لما هو معنوي، وعا أن الإحابة معلومة، وأسلم بها مسبله فإن استدراج المحاطب لها مكن لمقتضى المثل الوارد بعد الاستفهام (الصلاة تطهير المباطن كما بطهر الماء الظاهر)، وأقدع المتلقين بأهمية الصلاة، وفائدتها للمسلم.

وقد يكون الاستفهام في الحديث من قبيل الأسئلة المغلقة التي يُجاب عنها بـ (لا أو نعم). والتي يُراد منها استدراج المخاطب للتنازل عن موقف. ومن ذلك ما رواه النعمان بن بشير - رضي الله عنه - قال: تحلق أبي تُحلًا. ثم أنى بي إلى رسول الله كال يُشهده.

نقال : ,أكُلُّ ولدِكَ أعطيقه هذا ؟ قال : لا. قال : أليس تريد منهم البِرُّ مثلُ ما قريد من ذا ؟ قِال: بلي. قال : قاني لا أشهدُ، ".

Jus 102 102

<sup>1 -</sup> رواه البحباري كنيات مواقيبت المسلاد بيان الصليوات الأنيسي كشيارة ح 528. ومستلج، كتياب المستاجد ومواقسج المسلاد -بياب المشيئ إلى الحبيلاء ليجني بياء الخطابيا، ح 667 والقييدة لياء

<sup>2 -</sup> ينظر) فتح قباري ج 2 ص 15

<sup>3 -</sup> السابق الصمحة تعسها

٨ رؤند مسدليم كناب الضائد باب كراهة تعضيل بعض الأولاد في القينة ح 1623.

قوالد النعمان - رضى الله عنه - عرم على أمر و نقذه، وأراد أن يُشهد عليه الرسول ولا المستدرجة المستدن قله، فلم يبيّن له رسول الله سلم عن طريق الخير والتقرير المباشر، ولكنه أراد أن يستدرجه بالسوال لبراجع عن عزم بإقامه حجّه دامغه عن طريق السوال تظهر حطأه (اليس نريد منهم من العدل أن من البر مثل ذا ؟؟)، وهو استفهام تقريري يستلزم معنى ضعنيًا مفاده : أنه ليس من العدل أن مرق بين بنيك في العطية ثم تريد منهم البرّ نفسه، غابته الحجاجية بيان موقف الرسول يَقَدُ من الفصية، فكان الاستفهام في هذا الموضع هو المحبّة نفسها، وبرز على أنه ونعل حجاجي بالقصد واضح، ونق ما يفتضيه السياق... الذي يؤدي بالمرسل إلى التسليم مرة بعد الأحرى، والتنازل المنافدة السابقة شيئًا فشئيًا... فهي (أي الأستلة) حجج باعتبار قصد للرسل، لا باعتبار المعين الحري فقطه!".

وقد يستعمل الاستفهام الحجاجي في الحديث كمد حل لتعريف بعض المفاهيم وإفرارها، وتفعيل و الحوار مع المخاطب، فالسؤال كما يقول ماير قد يشكّل في المحاورات وسيلة لإعداد الأعربين وفرتنهم عمل قوله يزلان

- ,أَفَدُرُونَ مَا الْمُفْدِسُ ؟ فالوا : الْتَفْدِسَ فِينَا مَنْ لَا دِرْهُمَ ذَا وَلَا مَنَاعَ، فقال : ,إنَّ الْمُفْدِسَ فِينَا مَنْ لَا دِرْهُمَ ذَا وَلَا مَنَاعَ، فقال : ,إنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أَمْنِي فَذَا مَنْ مَقَال : وَاللّهِ مَنْ الْمُفَامِنَ فِعَلَى هَذَا مِنْ خَسْنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ خَسْنَاتِهِ، فَإِنْ فَيْهَا فَلَا مُنْ خَسْنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ خَسْنَاتِهِ، فَإِنْ فَيْهَا مِنْ خَسْنَاتُهُ فَتْلُ أَنْ يَقْضَى مَا عَلَيْهِ أَجِدُ مِنْ خَطَانِاهُمْ فَطُرَحَتْ عَلَيْهِ، ثُمْ طَرِحَ فِي الشَّارِهِ. ٩.

 - وقونه يُحَرِّ : وما تعدُون الرُقوب \* فيكم ؟ قال : قلنا : لَذي لا يُولد له. قال : ليس ذاك يُ بالرُقوب، ولكن الرِّحل الذي لم يُقدَّم من ولده شيئا. قال : فما تعدُّون العشَّرعة فيكم ؟ قال : إطلنا : الذي لا يصرعُه الرِّحال، قال: ليس بذلك، ولكنَّه الذي يملِك نفت عند النضب، ه.

وقوله ﷺ: «أتدرون ما الغية ؟ قالوا : الله ورسولُ أعلم. قال : ذكركَ أحماكَ عال ، المكرف أحماكَ عال المرأيت إن كان فيه ما تقولُ، فقد اغنيتُه. وإن لم يكن فيه فقد عملًا، هما المعرف المرابك فيه فقد عملًا، هما المعرف المرابك فيه، فقد عملًا، هما المعرف المرابك فيه، فقد عملًا، هما العربك فيه، فقد عملًا، هما المرابك فيه، فقد عملًا، هما المرابك فيه، فقد عملًا، هما المرابك فيه المرابك فيه، فقد عملًا، هما المرابك فيه المرابك في المرابك فيه المرا

بحل فيه، فقد عجيه، ١٠٠٠

<sup>1</sup> أسترتبجيات الخطاب من 485. 2 - بنظر: بلاغة الإقباع في ألتاطرة من 210.

<sup>. 9-</sup> رواه مسلم في كتاب قبرُ والصلة والأباب باب غير الطلم ح 2581

أو - الرّكوب في اللّغة : الرّجل والرأة إذا لم يبعش لهما بالد لأنه يرف مبته ويرصده حيقًا عليم السان العرب ع1. ص 427 مادة ارقب

وأه مسلم في البرّ والصلة بأب فضل من بلك نفسه عند الغضية ح 2608

وأه مسلم في كتاب ليز والسلة والأرب باب خرم الغيبة. ح 2589

فالاستفهام في الأحاديث السابقة ليس استفهامًا حقيقيًّا لطلب الفهم، وإنما هو استفها، بغرض الإثارة، واستدعاء الأفكار، واستحضار المعاني المسبقة، وتوليد النقاش الذي تعالج مـ علاله المفاهيم. قارسول على بملك الحواب، لكنه يلتمس رأيًّا في السؤال المطروح، وهذا الرأي هو ما سبدور سوله النقاش، وهو ما سيئم هدمه، وبناء الفهوم الحديد على أنقاضه.

وهذا النّوع من الحجاج يقوم على آلية التعريف والشّرح والتفسير والتبسيط" التوضيح أبعاد المنهوم، بغرض إقناع المتلقي، والتمكين العقلي والعمليّ للمفهوم الجديد، وهو آلية من ألبات المساح، حيث يتشل التعريف المحاجيّ في وتعريف لفظ بطريق تجعل من تعريفًا يعبّر عن أحد الموقف مناسب أو غير مناسب للنبيء المعرف، والرسول يُثار قام من سلال الاستفهام بتفكيك المفاهيم الراسخة في الأذهان من قبل، وشرح المفاهيم الجديدة شرخا مبسطًا، مقربًا للمنطقين المعالى بالتمثيل والتعييل، والربط والتحقيل، وانتقاء الألفاظ والتعوت، حتى يحددوا موقفهم من المفاهيه المديدة، ثم يذعنوا لها، ولما فهما من المفاهيم على المديدة، ثم يذعنوا لها، ولما فهما من أفكار وقيم، وتقير فاعاتهم السابقة عن اقتماع محض عود الربار العملية.

وقد بكون الاستفهام الحجاجي لموجَّهَا لإقناع المحاطب بقدرته على تحقيق أسر بطنه صعًّا لأ أو مستحيلًا، فلا يتخذ الحيقاب المن سبيلًا للإنتاع، ولكنه يُهَدَّ للفكرة عن طريق الاستفهام الحجاجي، الذي يجذب ذهن للتلفي ليتابع بشوق وفقه واستغراب ما سوف يُطرح عليه.

 من ذاك توله ﷺ: «أيعجرُ أحدُكم أن يكسبُ كل يوم ألف حسنة ؟ فسألُ سائلُ من حلسانِه : كيف يكسبُ أحدُن الف حسنةِ ؟ قال ويُسبُخ مائة تسبيحةٍ، فيُكبُ لهُ ألف حسنةِ أو يُحطُّ فنهُ الفُ عطيقةِ ٥٠٠.

وتوله ﷺ: «أيعجرُ أحدُكم أن يقرأ في لبلة ثلث القرآن ؟ قالوا : وكيف يقرأ ثلث القرآن ؟ قال : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإحلاص : 1]، تعدِلُ ثلث القرآنِ "".

A A A

١ - • منهائي اطبيت عن الشيخ والتعريف بالمنبارة أداة حجاجية في الفضل الثالث إن شاء الله

إ. القبياح بلائمان حور 90.
 ق. ورات معطوم كتاب الذكر والدمام والتوية والاستقضار بقر خجان التهابل بالتسبيح بالمفام ح 2608.

<sup>.</sup> 4 - رواية مصطفح كنتاب نسالان التسافريين وقسيرها. باب فيشل قرامة قال هو الله أحد ح 811

فنحي، العجز في صفارة الاستقهام التقريريّ إشعر بنفي ما استفهم عنه وهو (العجز)، ١٠ وله بحال الإمكان<sup>١١</sup>، بعد أن كان عما لا يُتصور إدراكه بالعمل البسير، والجهد القليل. وهو ما هِ إِنْ الشَّوَّءَ حَوَارُ وَتَفَاعَلِ مَكُنَّ لِلْإِقْنَاعُ بِالفَكْرَةِ بَعْدُ أَنْ كَانْتَ مَسْتَبَعْلَةً في حَمَّ للخاطب، وصعبة " - قيق. فكان المعنى الحرفي لعبارة (أيعجز أحدكم) الاستفهام، ومعناها المستلزم نفي العجز (لن عجر أحدكم) والتمكين للحدث.

ويمكن إجمال معاني الاستفهام الحجاجية التي تضمنتها الشواهد السابقة في الأتي :

| دهاني الاستفهام الحجاجية                               |          |
|--------------------------------------------------------|----------|
| المعال                                                 | 1        |
| الو استراكم أنَّا فعلوَّ المنتقاكم أو مُشكم، أما تحقم  | "اراية م |
| ني السائر                                              | أصأتو    |
| لو الا الرا يناب احدكم ينتسل منه كل يوج حمن            | الرابدم  |
| عل يغلى من دوه شيء ؟".                                 | مرات.    |
| وموك أعطيه منذ ۴ قال: لا قال: الإ قال: البريد سهم البؤ | 324      |
| ا ترهد من 10 م                                         | مثل منا  |
| وما القلس٢٠١٦.                                         | أندرو    |
| لُون الْحُوب فيكم أن "أندون ما الغية أن "".<br>عا      | "ما له   |
| ر اسلكم أن يقرأ في لبلغ تُلَك الفراد ؟ " العجز   قويد  | *أيمر:   |
| و الديكست كل بوج الفق حسة ١٠٠٤.                        |          |



### وخلاصة ما دُرس في هذا المبحث

أن المسلة في المديث البوي تنوعت في مكوناتها، وتربيها، وأسلوعا، وأتت زاحرة بالمواسل والرواسط الحجاجية الموجهة للقول، فإذا كانت فعالية الخطاب الحجاجي تكمن في طرفة بالله، وتفاعل عناصره، ودينامية مكوناته أن فإن الخطاب النبوي مقل ذلك حير تمثيل، فقد التركيز فيه على النتيجة المتوجاة من الملفوظ، والاستجابة لحاجة المتلقين باحتيار الطريقة الملائدة لبناء الخطاب، وباحتيار الحجج المتوافقة مع انتظارهم كمّا ونوعًا، وهو ما أمرز الخطاب البوئ بوصفه حطابًا جويًا منعوا بعقر المحج المتوافقة مع انتظارهم كمّا ونوعًا، وهو ما أمرز الخطاب البوئ عطابًا مقوليًا ولا حاملًا، فهو خطاب موجه إلى الأمة في مجموعها، وفي أفرادها الحاضر منها والغائب. وتنوع المحاجمة اللغولة المستحدمة في الحملة النبوية وزمانية ومكانية غير محصورة أذى المستحدمة المعرفية وزمانية ومكانية غير محصورة أذى المستحدمة المعرفية المستحدمة والمستحدمة والمستحدمة المستحدمة والمستحدمة المستحدمة المستحدمة والمستحدمة والمستحدمة والمستحدمة والمستحدمة المستحدمة والمستحدمة المستحدمة والمستحدمة والمستحدمة والمستحدمة المستحدمة المستحدمة المستحدمة المستحدمة والمستحدمة والمستحدمة المستحدمة المستحدمة المستحدمة المستحدمة والمستحدمة المستحدمة المستحدمة

فقى باب التقدم، تبين أن التقديم أنى في الحديث النبوي محقّفًا لأغراض حجاجية وتداولية كثيرة، منها حذب اهتمام المتلفى للمُقدَّم، وتبيهه على قيمته، ودوره، وتحقيق التشويق والإثاره الفاعلة في الإقتاع والحجاج، وتفي الشلك واللبس عن المتلقي.

وفي باب الحدف أنى حدف الفاعل ببناء الفعل للمجهول، وحدف الفعول اتسليط الضوء على حقيقة الحدث، ولفت الانتباه إليه، وحدف العناصر غير الضرورية في المشهد اللغوي، مما أثام المحال لحضور البؤرة الجديدة في الحديث دون مزاحمة لفظية، أو حضور لغوي لا يتعلق الغرض به وغير ذلك من نوائد حجاحية ذكرت في موضعها.

وهذه الأنساق البنابقة جاءت ضمن أساليب متوعة يهوس البحث بعضًا منها، فذرست أساليب الأمر والنهلي والاستفهام بوصفها أفعالًا كلامية مناشرة أوغير مباشرة، مزبطة عقاء ا الاستعمال، أذّت أغراضًا حجاجية متعددة.

ففي أسلوب الأمر والنهبي كشف المبحث عن توافر كل صيغ الأمر والنهبي المعروفة نحويًا في الحديث النبوي. وأن المقام التواصلي هو ما استدعى صيغة دون غيرها، وتبين أنه عندما تواقد

<sup>1 -</sup> ينظر عندها تتواصل نغير من 129.

عسد النداولي مع منطوق الحملة دلّ الطلب على المعنى الحرفي (طلب الفعل، أو طلب النرك)، وما دن هناك اختلاف بين منطوق الجملة وقصد المتكلم والسياق النداولي برز المعنى المستلزم للطلب المفضى إلى الغاية الحجاجية والنداولية المرادة.

وفي أسلوب الاستفهام ألقت الدراسة في هذا البحث الضوء على الاستفهام الحجاجي في مدونة الغراسة الذي هو أحد أهم محاور الحجاج التي اهتمت بها نظريات الحجاج الحديثة، باعتباره يوخه محتوى الخطاب، وفرض على المحاطب إجابة محددة بمليها المقتضى الناشئ عن الاستفهام، فضلًا عن أنه يجعل المتلقي شريكًا في إنتاج الحجة وصناعتها، وهو ما يلزمه بالنقيد بما دون ضمور الاستور والإكراد.

وقد كان للاستفهام في الحديث غابات حجاجية متبوعة، مثل التوكيد والتقرير واستدراج المحاطب
 وقد الشجة، وقموين ما يهدو صعيًا أو مستحيلًا من الأمور، وإعداد الآخر وقيئته، وفير ذلك.

وأنساق الحملة وأساليبها بما فيها من أبعاد حجاجية، قد تأتي ضمن التعيير الحقيقي، وقد تأيي
 وضمن التعيير المحازي، فيضاف إلى قوتما الحجاجية النابعة من نسقها وأسلوبما قوة حجاجية أحرى
 نابعة من حجاجية التصوير، وهو ما سيتنوله للبحث القادم إن شاء الله.



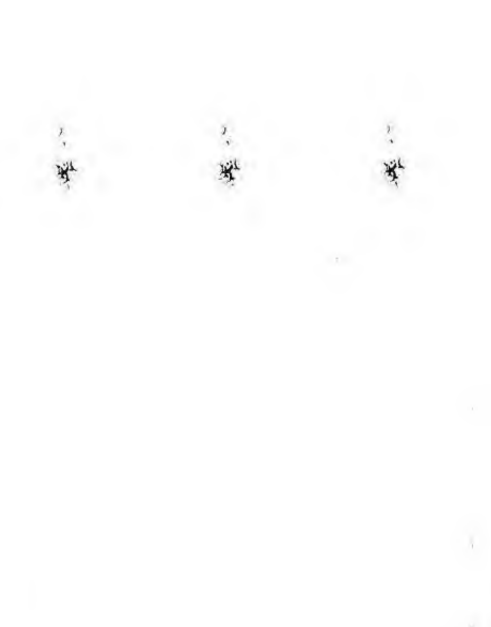






# المبحث الثالث

الحجاج اللغوي على مستوى الصورة



# أولًا : نعريف الصورة لغة واصطلاحًا

التصوير لغة مشتق من الفعل (صَوَر) أي : جعل الشيء صورة بحشمة، وصوّر الأمر : وصفه وصفًا بكشف عن جزنياته، وتُصَوُّر الشيء : تكوين صورة وشكل له، وتخيله واستحضار صورته ر في الفعن !!!

وعند الراغب المستحقيقاني الصورة هني : بعنا ينتقش المن الأعبان، ويتميّز بمها غيرها، وذلك المن ضرمان : أحدهما غسوس يدركه الخاصّة والعاتة، بل يدركه الإنسان وكثير من الحيوان، تحسّورة الإنسان والفرس، والحمار بالمعاينة، والناني : معقول بدركه الخاصّة دون العاقمة، كالصّورة التي احتصّ الإنسان بما من العقل، والزويّة، والمعاني التي خُصّ بما شيء يشيء، هم.

وعند ابن الأثمع الحزري والصّورة ترد في كلام العرب على ظاهرهـا وعلى معنى حقيقـة الشميء وهيئته، وعلى معنى صفنـه يادر

و(المصور) من أسماء الله الحسني، أي : الذي صور جميع للوحودات ورتبها، فأعطى كل شيء
 منها صورة خاصة، وهيئة متردة يتميّز بما على استلافها.

ووردت مادة (صَوَر) في القرآن الكرم في عدّة مواضع، تدور كلها حول معاني الخلق والإيجاد والنشكيل ونتركب. منها قوله تعالى : ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ فَمْ صَوْرَنَاكُمْ فَمْ قَلْنَا لِلْمَلَاكِمْ الشَّهُوا وَالنشكيل وَنْتَرَكِمْ فَمْ قَلْنَا لِلْمَلَاكِمْ الشَّهُولِينَ ﴾ [الأعراف /11]. حاء في تفسير الآية : وخلفا أباكم طبنا غير مصوّر، ثم صوّرناه أبدع تصوير، وأحسن تقويم سار إليكم جيفاه عن وقوله تعالى ﴿فَقَ اللّهُ الله كن فيكون، على الصفة التي يربد، والصورة التي يحتاره على فيهر ذلك من الواضع.

<sup>1 -</sup> يقطر: لسان العرب 4 ح ص 473، والصباح النبر ج 1. من 350، ماءة نصوراً،

<sup>2 -</sup> لَلْمُودَاتُ فِي غَرِيبِ الشَّرَالِ. ص 292. مَادَةَ اصْمِرَارَ

أ التهاية في ثريب العيث والأثر ح 3. ص 58 - 59.

أ - ينظر : لسان العرب ح 6. ص 473 مادة (مسور)

ة - أونساد العضل السيليم إلى مراينا الكتاب الكتاب الكتاب محمد من محمد العصادن أب والسيعود طفييق ، عبد الضام أحمد سلية مكتبة الرئياس الدينية الرئياس دخل دان ح 2 من 320

ة - تضميم الشيان المطيم أنو الشداه إسماعيل بن كنيم ات 774هـ... تصحيح : قسة من الاتصور بإشبراك الناشير دار الابير بمشيق ايسرون الطبعة الناسة. 1991 م ح 4 ص 363.

أما عن المتورة عند المتقدمين من النقاد والأدياء العرب<sup>(۱۱</sup> فقد كان الحاحظ (ت : 255 هـ) أول من استعمل مصطلح الصورة في النقد العربي القدم، سوقاً بأن : «المماني مطروحة في الطربق يعرفها العجمي والعربي، والبدوي والفروي، وإنما الشأن في إفامة الوزن، وتحق اللفظ، وسهولة المحرج،... فإنما الشعر صناعة وضرب من النسج، وجنس من التصوير وأثم، ويقصد الحاحظ بالتصوير هنا المحسيم، وإحراج المعفودي صورة حسيّة، وهو ما يقدّم شعرًا على أحر،

واقتفى أثره قدامة بن جعفر (ت 337 هـ) فجعل الصبورة الإطّار الحارجيّ للمعاني قائلًا: والعاني كلّها معرضة [كذا] للشاعر، وله أن يتكلم منها، فيما أحبّ وآثر، من غير أن يُحظر عليه معنى يروم الحكام غيد، إذكانت المعاني عنزلة المادة الوضوعة، والشعر فيها كالصورة، كما يوجد في كل صناعة من أنه الابدّ فيها من شيء موضوع يقبل تأثير العمور منها، مثل الحنّب للنجارة، والفضّة للصياغة، هم.

أما عبد القاهر الجرحائي (ت: 471 هر) فقد أهتم بالصورة، ودرسها في إطار نظرية النظم والسياغة في الدلائل، وتزعها إلى أنواعها وأقسامها في الأسرار، وأعطى للصورة مفهومًا مقاربًا من مفهرمها للعاصر، وأقاض في الحديث عن أغاطها وطبيعها وسعمائه ها، واهتم بوظفتها الجمائية والنفسية وتدهيقة، ناظرًا لها باعتبارها الاحتما بين المبنى والمعنى، ومن شأما أن تميّر سبى عن آسر وإن تمان ثامني واحدًا، يسقول : مواعلم أن ثوانا : لمعترزة إلها هو أشهل وتباس لما نعلمه بعقولها على الذي نواه بأنصارته فيه السورة، فكان تبكر السان، من إنسان، وقرس من قرس، بخصوصية تكون في صورة هذه لا تكون في صورة ذاك، وكذلك الزمر في المستوعات، فكان توقي حاوله من حام، وسوار من سوار انقلاء أم وحدثا بين المنتى في أمان وبينه في الأعمر بينونة في عقولنا وقرأه غيرنا عن ذلك أمرة، وتلك البينونة بأن قلنا :

وذهب إلى أن التصوير بزيد في قبمة الكلام، ويرفع من قدره، ويسمو بالمعنى وإن كان غير شريف في ذاته على وأن جل محاسن الكلام، إن لم تكن كلّها، متفرّعة عن التشبيه، والنمثيل، والاستعارة،

<sup>1 - •</sup> سبق المديث بشيرة من التفصيل عن التعليال والاستعارة عند البلاغيين العارب الفدامي في المصل الأول يراسع القصل الأول ص 55 - 58

<sup>2 -</sup> المهيران عصروبين بصرالها حيظ فقييق : عبيد العسلام هنارون الحميم العنوسي العربي الإستلامي بيبرون. ط الثالث ق 1909 م - 2. س 10.

ى - يقب والشبيعي فناست ين جعاب ريس قدات البين زياد اليقيداني أنبو الفيرج ان : 337هـ). فقيلق وتعليبق : محمنه عيد المناسع مقادتين بالرافكت العقمرسة بينوات " لينسان داط، قات، فن 65.

<sup>4</sup> دلائل الإعجاز ص 508

<sup>5 -</sup> ينالم - أسرار البلاغة ص 25

وراجعة إليها وكأنما أنطاب تدور عليها المعاني في متصرفاتها"، مقررًا وأن سبيل الكلام سبيل التصوير والصياغة،"، كما هو الحال عند الجاحظ.

وأما حازم الفرطاحتي (ت ﴿ 658 هـ) فالصورة مرتحنة عنده بانفعال المتلفي بحا، وقد محدّث عنها في إطار مصطلح (التحبيل) عنده، ومن ذلك قوله ; ووالتحبيل أن تتمثل للسامع من لفظ الشاعر المحيّل، أو معانيه، أو المؤلولية، أو نظامه، وتقوم في خياله طفّوة، أو صور ينفعل لتخيّلها وتصوّرها، أو تصوّر شيء آخر نما، انفعالاً من غير رويّة، إلى جهة من الانبساط أو الانقباض. ٩٠٠

وفي النقد العربي الحديث تباين مفهوم الصورة عند النقاد، بين من تبتى أطروحات النقد الأوري، وأنكر وجود الصورة في النقد العربي القدم مصطلحًا ومفهومًا. ومن انتصر الأصالة الصورة في النواث النقدي العربي، ومن أعطاها مفهومًا من به بين التراث والحداثة 40. ولا يعني البحث تتبع هذا الاحتلاف وانتباي، وتكنيه الإشارة إلى بعض ما جاء في تعريف الصورة حديثًا.

ومن هذه التعريفات — على سبيل المثال لا الحصر — ما جاء عند الدكتور عزّ الدين إجماعيل من أن الصورة وتركيبة عقلية، تتمي في جومرها إلى عالم الفكرة، أكثر من انساتها إلى عالم الرافع، "> فالنافد يرى أن الصورة في نفس الشاعر هي بحموعة من الأحاسيس والأفكار وانتحارب، لا تعكس حقيقة الواتع بقدر ما تعكس انفعال الأديب به 18%

ويرى حابر عصفور أن الصورة تذكر في طريقة عرض المعنى وتقديمه، لكنها لا تغتر من طبيعة المعنى نفسه، فيعرفها بناءً على أعمِتها بأضا ، وطريقة حاصة من طرق النعبير، أو وحه من أوجه الدلالة، تنحصر أهمِتها ذيما تحدثه في معنى من المعاني من خصوصية وتأثيره أهم.

أما اليافي فيعرفها بأنما ووحدة تركيبة معقّدة حيوية، لا تقبل الاختصار . " وينقل الذكتور العسري عن أوليفي ريول تعريفه للصورة التي يمكن أن تكون حجّة، أو خلى الأقل عنصراً حجاحياً، بأنما :

١ - ينظر : السابق ص 27

<sup>254</sup> on Level 184 . 2

و منهاج ليلغار س 89

ة - يتنظير المسورة للشبعينة في جارب ة الشباعر عبز الديس ميهوسي " براسية أسالهمة ليسالة ماحسنما). عبيد السراق بلغيسة الجزائس وزارة التعليسم العالسي والبحث العلمسي جامعية بوزريسة كليسة الأداب واللعبان. 2009 - 2010 ص 41-43 5 - التفسير التفسي للأدب عز الدين إسماعيل مكلية غزيب الفاهرة د. ط. د. ص 58.

<sup>6 -</sup> يتظر: السابق ص 57 - 58

<sup>7 -</sup> المسورة الفنسة فني الشرات لنفسي والبلاغني عنند العنوب الدكنبور جاسر مصعبون للركيز الثقافني العرسي. بينروت - النعار البينساد الطبيعية للثالثية 1992، ص 323.

ة - مقدمة لدراسة الصورة العنية. تعيم الباخي منشورات وزارة الثقافة والارشاء القومي نبشق د ط 1982 ، ص 39

«إحراة أسلوبي، أي : طريقة في التعبير، حرّة ومقتّناه ١٠٠، ويقصد بكونما حرّة أي : أن المتحدث يلحأ إليها باختياره، بحيث يمكن أن يعوّضها بغيرها. ويقصد بكوتما مقتّنة أي : أن كل صورة تشمي إلى نسق، أو بنية معروفة، يمكن نقلها من محتوى إلى أخر، مثل : الاستعارة، والكتابة ٩٠.

أما الولي عمد نقد اهتم بالصورة الشعرية على وجه الخصوص، حيث توحي كلمة الصورة عدده وبالشيء المنظوس مُعبرًا عنه باللغة، «، وهي عنده الإلدة عن المعنى المراد توصيله "، ومرتبطة الله المحب الدي يعتبره حوهر الصورة الشعرية «.

وينظر الباحث علي سلمان إلى الصورة من منظور تداولي، ويعتبر وأن الصورة الحجاجية نشاطً تداولي، تلخ في تركيبها المحازي أو الاستبدالي على حضور منزامن لأطراف التخاطب، والمقام، في حركة تفاعلية.<sup>60</sup>.

## لانيًا: دور الصورة في الحجاج

تُعدُ الصورة من أهم التفنيات التي يتوسل بما الخطاب الحجاجيّ للتأثير في المتلفي وإقناعه ا<sup>17</sup>، وهي - كما استقرأها د. صولة عند بعض البلاغيين والفسرين القلامي - قائمة : ،على الاستدلال بمعنى على معنى، وإثبات معنى مَدَّعى بواسطة معنى هو منه بمنابه البيّنة، ه.

وبرى بيرلمان وتبتكا أن الصور البلاغية ليست بحرد زحارف وتنميقات لتزيين الخطاب، وأنحا ذات فعالية حجاجية، ومن شأنما أن تؤثّر في المواقف وتغيّرها، وهي تحدف عندها الى إبراز حضور ما، وتؤكيده، أو تلطيفه، وتُحلو اللعيان ما قد لا نفهمه، أو لعنبره غير مفيد، وإلا كانت ضربًا من الحفلقات "".

<sup>1 -</sup> البلاغة بين التخييل والنداول ص 21

<sup>2 -</sup> يتنظر : السبابق ص 29

<sup>2 -</sup> الصورة الشمينة في اقتطاب البلاغي والنفتي الولي محمد الركز الثقائن العربي بيروت الدار البيشناء ط الأولى 1900. س 19

د - بنظر: فسابق مر 20

<sup>4-</sup> بنظر السابق مر 29

ة - كتابة الباحث في شود طريك الحجاج من 240

<sup>7 -</sup> ينظر : فسلبق من 242

<sup>6 -</sup> أغيداج في القرآن من 400.

ه : ينظر اللائة الإفتاع في التناظرة. من 90

<sup>10 -</sup> شكل البلاغة والنجاح من خلال بطرية النساطة ليشال خام لمقال حيضر أهم تطبيات الأحاجفي التقالية الغجية. ص 197

ويعتبر بيرلسان المماثلة وإحدى حصائص التواصل والاستدلال غير الصوري، "ا، وتقوم عنده على تأسيس علاقة بين ما يُراد الدفاع عنه، ويسميه (الموضوع)، وعنصر يحرى البحث عنه في الواقع، ويسميه (المنهل)، المِذي هو مقبول ساقًا عند المتلقي، فتقوم المماثلة بين الطرفين يتقل قيمنا المثيل الى الموضوع عن طريق هذه العلاقة التي أسستها الممثلة؛ التي تقوم على وجود تشابه في العلاقة، وليس علاقة تطافح بين الموضوع، وعلاقة العلاقة، وليس علاقة تطافح، بين الموضوع والثيل، بسعني أن هطالا علاقة داخل الموضوع، وعلاقة أخرى داخل المثيل، والسمائلة هي تأسيس النشابه بين الطلاقتين"، وهو ما جعل يولمان أحرى داخل المثيل، وأسمائلة هي تأسيس النشابة بين الطلاقتين أوابط غير مباشرة بين عناصر من الواقع.

أما ماير فللصورة عنده أهمية في الاستراتيجية الحجاجية بحكم طابعها المجازي، فهي تُبعد الحواب الصريح، وتخلط مسارات المعنى، مما يستوجب البحث عن إمكانات أحرى وراء ظاهر السوال، وبذلك يتوسع التأويل ويشط، وهو ما يريد من قوّة المحاج<sup>0</sup>، ما يعني أنما تخضع عنده لمهوم المساءلة بعديها الصريح والضمني، الذي هو تُب نظريته الحجاجية.

وقد أشار إلى دور المجار في الحجاج بقوله إنه : وخلق للعنى، ويصدم كل من لا يُشاطر المتكلم وجهة نظره، وهم إلى ذلك طريقة التعبير عن الأهواء والانفعالات والمشاعر التي همي صور من الانسان، متلما يكون المجار صورة من الأسلوب؟؟

وتتحدث ج. روس عن فعالية الصورة في الحجاج فائلة بأن ،الصور البلاغية هي عملية أسلوبة، تنشّط الخفاب، ولها وظيفة إفنامية،<sup>60</sup>.

ينما تحاول آموسي إعادة النّظر في الوضع الاعتباري للصور البلاغية، وتعتبرها أشكالًا لفظية بنعلق الأمر بدراسة فيمتها الحجاجية في السباق، أي دراسة الفتورة من منظور يربط قدرتما على التأثير في السامع باشتغالها الخطابي، فالفتورة بحسب آموسي لا يظهر وزنما وأثرها إلا باستعمالها في بحرى تفاعل حجاجئ خاص. أ.

١ - فاريخ بطريات الحجاج مر 55

<sup>2 -</sup> ينظر: تاريخ تطريات الحجاج. ص 55 - 56

لا - يبطر : بلاغة الافتاع في الناطرة من 108.

<sup>4 -</sup> البلاغة واقبعاج مر خلال بظرية المساءلة ليشال ماير امقال؛ سمن أهم بطريات القجاح في الثقاليد الغربية. ص 395

٥- افجاح ولاستدلال افجاجي انقال شمن افجاح مفهومه ومجالاته. ج 3 ص 46.

أ- ينظر - مجاجبة الآبار والاستقارة فعقال؛ تعمن الحجاج مفهومة ومجالاته ح 3 ص 171.

ويعتقد الدكتور أعراب أن الصور البلاغية - على أهمتها - لا تصمد ما لم تُدعم بالحجج العقلية، وأن الأسلوب البلاغيّ بعامّة مهمته عرض الحجاج في صور وتقنيات تقتضيها جمالية الإيصال والتلقي"، ماممًا يفلِك بن الحالب الاستدلاليّ العقليّ للتصوير، والحانب الأدبيّ الجماليّ.

ويرى ويبول أن الصور المحازية للعب دورين : خارجيًّا، وداخليًّا، يتمثل الدور الخارجيّ في السهيل عملية الحجاج، شر المحازي ما تحدث من شد للانتياه، أو المحاج، شر المحاد، ومن حدال الملاءمة بين الفكرة والمستمع وأما الدور الداخليّ فتمثل في دخوها هي نفسها في صلب الحجاج. ولما كانت البلاغة تكمن في عدم العميز بين الإحساس، والموافقة، والتسليم، فإن الصور المجاجي المحاجي كما يدل أقوى من الحجة التي تقوم بتكليفها وهو ما يعني أن الدور المجاجي المصورة كما يراد ويبول يقوم على الحانيين : الانفعاليّ، والعقليّ.

ويرى د. صولة أن القدماء عالجوا الصورة من منظور عملية التعويض، التي بعوض فيها الجمار عن الحقيقة، فهي تعويض للمعنى أو المفهوم، وإحراج له في صورة حسيّة "، معنى أن الصورة قائمة عندهم على الاستبدال، ومن ثم ربطوا بين الاستبدال والاستدلال، على اعتبار أن التصوير الحسيّ قادر على الإفتاع"؛

فالصّورة في الحجاج إذن تُمدّ سيعة من صيخ الاستدلال الحجاجيّ، حيث يستغل الحجاج طاقات اللغة، وما فيها من غنى وثراء لصنع مقا الاستدلال.

<sup>1 -</sup> ينظر: السابق الصلحة نفسها

<sup>2 -</sup> بنظر: البلاغة الحديدة بين النخبيق والتداول ص 24.

<sup>3 -</sup> بنظر: الخداج في القرآن من 481- 444.

<sup>40</sup> make Hanking on 400.

<sup>5</sup> بيدار السابق من 557

<sup>56</sup> سوار السابق من 562 · 563

وتنتوع وظائفها داحل القول المحاسق حسب الأهداف التوضاة من استعمالها، فمنها ما هو منعلق بالقول الحجاجي نفسه، كالتكثيف، ومنها ماهو متعلق بالمتكلم، كتعييب المسؤولية الواضحة عن القول، (وهو سبب منتقب بالطبع بالنسبة إلى الجديث النبوي)، ومنها ماهو مرتبط بالسامع، كتحريك مخيلت، ومنها أما هو متعلق بالمقام، كإبداع صور حديدة، لمعالجة بعض القضايا والوقائع".

ومن أغاط التصوير التي أفاض دارسو الحجاج في الحديث عنها، وعن دورها الحجاجي على وحه الخصوص (الاستعارة)، وأشار بعضهم إلى طافها الحجاجية بقولهم إنحا وتعدف إلى إحداث تغير في الموقف النكري، أو الماطفيّ للمتلقي، هم، ونظروا إليها على أنما: وتدحل ضمن الرسائل اللغوية التي يستغلها المتكلم بقصد توجيه حطابه، وبقصد تحقيق أهدافه الحجاجية، والاستعارة الحجاجية هي النوع الأكثر انتشاؤا، لارتباطها بمفاصد المتكلمين، وبسياقاتهم التحاطية والتواصلية، والاستعارة الحجاجية على النوع الأحداجية والتواصلية والاستعارة الحجاجية التحاطية والتواصلية والتواصلية التحاطية التحاطية والتواصلية التحاطية التحاطية والتواصلية التعالية التحاطية التحاطية والتواصلية التحاطية التحاطية والتواصلية التحاطية التحاطية التعاطية والتعاطية التعاطية التعاطية

ويفرق العزاويّ بين الاستعارة غير الحجاجية (ويسميها الاستعارة البدينيّة) والاستعارة الحجاجيّة، بأن الأولى تكون مفصودة للناشا، ولا ترتبط بمقاصد المتكلمين، وأهدافهم الحجاجية، ويتحذها بعض الأدباء وسيلة لإظهار تمكنهم من اللغة، وسياقها هو سياق الزخرف اللفظيّ، والتفنن الأسلويّ، وليس سياق التواصل والتخاطب<sup>44</sup>.

ويسرى مبشيل لوجيسرن أنه ليست كلُّ استعارة استعارة حجاجية. وقابل بين نوعيس من الاستعارة : الاستعارة الحجاجيّة، والاستعارة الشعريّة، فالأولى غايتها إقناعيّة، وقالنية غايتها جماليّة، ولا يعني ذلك أن الاستعارة الحجاجيّة عنده عارية من كل قيمة جمالية. ويرى أن الاستعارة المحاجيّة تكون أكثر تحاشا كانت أشدٌ حمالة، وأن نوّتها في عمليّة الإفتاع تناتّي من أنحا تستغمر ما تسعفها به البنيات الدلالية للغة...

أما الدكتير طه عبد الرحمن فقد اهتم بدراسة الاستعارة كما فهمها عبد القاهر الجرحاني، واستنتج أن ملهوم الادعاء هو قوام حجاجيّة الاستعارة عند عبد القاهر، ومن هذا المنطق رأي أن المحال

١ - ينظر : عندها بتواصل بغين ص ١٣٤

<sup>2 -</sup> اللقية والإعقاب عبَّم أوكان أفريقيا الشيق الدار البينساد د دا. 2001. ص 134

د - اللغة واقتماح من 110

<sup>+ -</sup> ينظر : السابق در 111.

ذ - يعظم : الاصمعارة والمصاع لهضال)، ميضيل لوجيس ترجمت د الطاهير وعربيز مجلت التادلية، الرساط - المعرب السنت التاريخ، الفحد الرابع رسال 1931، من 89

ة - يقطر السابق ص 90

هو الأصل في الحجاج، لما فيه من خاصية الالتباس، وأن لا حجاج بغير بحاز "، وأن نموذج العلاقة المجازية هي أدل ضروب المجازعلى ماهية المحاج "، ومن هنا اعتبرز والأسلوب الاستعاري أقدر الأساليب التعبرية على إمداد الخطاب بقوة النفرع والنكائر، فهو أشدها توغلًا في العمل بالألبات النشبيهيّة، التي هي عماد هذا الاستدلال الطبيعي، ". العلام المناه

وبصفة عامة بالإمكان القول بأن الاستعارة من وزاوية نظر حجاجية راجعة إلى أصل واحد، وهو أن يُمدل عن (ب) التي هي معلومة حديدة، إلى (أ) التي هي معلومة قديمة، إذا كانت (ب) تمثل إجمالًا حكمًا هو موضوع اعتراض بطريقة أو بأخرى، أو هو يقدر له أن يكون كذلك، كالحكم على شخص بأنه بليد، أو الحكم عليه بأنه شجاع، أو كريم، وكانت (أ) محل إجماع في عالم معتقدات المحاطبين بحا. وعلى هذا تكون (أ) في قولنا : هو حمار، هو أسد، هو بحر، تثبيتًا لدعاوي بلادته، أو شجاعته، أو كرمه، وتأحيلًا لإمكان الاعتراض على الدعاوي الذكورة، 4.

وخلاصة الأمر في دور الصورة الحجاجيّ أن الحجاج لا ينظر إلى الصور البلاغية باعتبار تأثيرها الحماليّ فقط، ولا باعتبارها نمطًا أديًّا في التعبير فحسب، وإنما ينظر النها كتفنية من تقنيات الخطاب الإقناعيّ.

وعلى هذا الأساس سيتم النَّظر إلى الصورة في الحديث النبوي في مقامها التداول - دون إغفال مالها من حانب جمالي - ومن منظور التفاعل الحاصل مين المتكلم عَيْدٌ ، والمحاطب، وتفاعل الطرفين مع المقام بما يجرز حجاميتها وقدرتما على الإقناع.

# ثالثًا : حصائص الصورة في الحديث النبويّ، وأنماطها

إن الغاية الحجاجية من الصورة في الحديث النبوي هي إبراز الحفائق الفكرية الجزّدة، والمعاني الدهنية المبهمة في صورة محسوسة يستطيع العفل إدراكها وتصورها، وتحلية المعاني الحسّية في صورة أوضح، وأهمى، وثين كان التصوير عند الأدباء والشعراء ضربًا من الحيال المحتّح، الجانح عن حادة الحقّ أحبانًا، فإن الصورة الحديثة صورة واقعة صادقة يمتزج فيها الحمال بالحقّ، وهي ليست مقصودة لذاغا، ولكنها عسصر مساعد للقكرة غير طاغ عليها، استدعاه المقام ورجح

ة - ينظر - اللسان والليزان. في ١١٥٦- ١٥٥٥

<sup>232 -</sup> ينظر السايق ص232 - 233

<sup>3 -</sup> المنابق في 295.

<sup>4-</sup> الما عد العربية في صور البلاغة الجنيدة أو الحجاج إممال؛ عبد الله صولة. ديمن الجاج مفهومة ومجالاته ع أربي 42

الاستعانة به، فكانت الصورة عتابة إضاءة رائعة منمكّنة من موقعها، متضامنة مع المحتوى الفكريّ للصّ، ومسهمة في إيضاحه، وذات قدرة على التأثير المقنع®.

والصورة في الحديث النبوي تبضرح حقائق الدين شرخا حجاجيًّا جماليًّا هادقًا، وتسخر عناصر النعة لأجل الفضايا السامية، وهي أصيلة في موقعها، ووسيلة مهمة لإنتاج المعنى، وتأصيل ما جدً من مفاهيم إسلامية، لم يكن المؤلس عهد بها من قبل، وليست غاياً والمالية متكلفة يمكن بحريد النكرة منها، بل إنها بمنمكنة لا يمكن اقتلاعها، لا لأن انتزاعها يُخل باللعني فحسب، بل لأنها نبرز في النص على أنها المني ذاته، ألا

وإذا كان منظرو الحجاج قد أحرجوا الصورة التربينية الرحرفية من باب الحجاج، فإن الصورة في الحديث النبوي مع بلاغتها و مماضا اللفظي لا تكون إلا لفرض يتعلق بالمعنى، وهي أصبلة في موقعها ولا يمكن تحريد المعنى منها، ولذا فإن كل صورة في الحديث الشريف هي صورة صماحية، تحدف إلى إحداث نعير في الموقف الفكري أو العاطفي للمتلقى، وتعمل على التمكين المفتصى الرسانة، أو معاجمة وضع قائم، أو شرح حقيقية غيبيّة، أو غير ذلك من الأغراض، باستخدام كل الوسائل اللغوية والمتطقية الممكنة التي يسمح بها المقام.

وقد استعمل الرسول ﷺ التصوير بكل أشكاله البلاغية (الاستعارة، والتشبيه، والكناية، والحاز الرسل)، مستمدًا صوره من عناصر الطبيعة، ومن الفضاء الاجتماعيّ والثقافيّ للمتلقين، ومن العالم النبيّ، ومن تاريخ الأمم السابقة وأحوالهم، وغير ذلك.

ولتصوير في الحديث النبويّ يستجيب بقضل عناه، ووفرة مادته الأكثر من طريقة في التصنيف، وقد اختار البحث تصنيف الصور الحجاجية بناءً على أشكال تخطّهرها الحسيّ، وعلانتها الخواس، فالصورة أثّاكان تمطها، أو شكّلها البلاغي، أو أوسيلتها تتمظهر في النهاية بمظهر حسيّ.

ولتصوير الحسني له أهميته في الححاج لما فيه من تبيه بالشاهد على الغائب كما يقول ابن حجر "، ولما فيه من أنس للنفوس كما يقول عبد الفاهر، إذ إنّ ،أنس النفوس موقوفٌ على أن ترحها من خفيّ إلى حلي، وتأتيها بصريح بعد مكني، وأن تردّها في الشيء تُعلَمها إنّاه إلى شيء أحر هي بشأنه أعلم، وتقتها به في العرفة أحكم، نحو أن تنقلها عن العقل إلى الإحساس، وعتا تعلم بالفكر إلى ما يُعلم بالاضطرار واطبع، لأن العلم المستفاد من طرق الحواس أو المرّدوز فيها من

أ- ينخار : النسورة العبية في اقتيت من 112 - 117.

ii» السابق ص 130 - 131

ا - منح الباين ۾ ا. ص 150

حهة الطبع وعلى حدّ الضرورة يفضّل المستفاد من حهة النظر والفكر في القوة والاستحكام؛ وبلوغ التفه فيه غاية النمام!!".

وتما ينسحم مع دور الصورة في نقبل المعنى من التحريد إلى الحمن النظر إليها باعتبارها ، تمثيلًا حسنا مبنا بالسطة نشاط ذهن، وهي عبارة عن توليفات حديدة بواسطة أشكالها أو قل عناصرها التي يقرزها الخبال الخلافي والصورة بصفة حاصة عي تمثيل لحفيق شوطف لتحسيم فكرة يجرّدة وهم يمعنى أن الحواس التي تقرز الصورة تعبد تمثيل المعنى وفق فتأة حسية بعنها، بما يمكن تسميته بإعادة الإنتاج البصري أو السمعي أو المدوقين.. إلح لمعنى من المعافي ... وقد لا يكون للمعنى علاقة حقيقية بالحاسة التي بعاد إنتاجه وفقًا لها، ويكون ذلك على سبيل التحوز فحسب.

والصورة الحسية قد نكون بصرية، أو سمعية، أو دوقية، أو شمية، أولمسية، وقد تنداخل في الصورة الواحدة أكثر من حاسة، فالصورة عادة ما تكون تتبحة تلاقح عدّة حواس في إنتاجها، وأساس الفصل بين هدد الحواس ودورها في ترسيخ الصورة قائم على غلبة حاسّة بذاتها على غيرها في إنتاج الصورة، وليس على انفراد هذه الحاسّة في إنتاج الصورة دون تأثير الحواس الأعرى 80

وتتميّز الصورة الحسبة باحتضافها لبازم وألفاظ وصبغ لفويّة تشير إلى حضور حاسة أو أكثر، على أن للقصود باستخدام الألفاظ الحسبة في الصورة كما يقول الدكتور عز الدين إحماعل ليس تحيل صورة تُحسد فيها محوجة من الحسوسات، بل المقصود تحيل نصرًر دميّ معرّد له دلاله وقيمته، وما الألفاظ الحسبة فيه إلا وسيلة لتنشيط الحواس وإلهائماً...

وبناء على ما سبق بمكن تستيف الصورة الحسمة في الحديث النموي بخسب ارتباطها بالحواس، ونحسب العرض الأظهر المراد إبرازه ألم الآتي :

<sup>1 -</sup> أسرار البلاغة, ص 121

<sup>2 -</sup> الأدب التونسي وسؤال الجمالية. د أحمد الورلي ابن زيدون للنظير ه ط 2007 ص 126.

<sup>127 ·</sup> ينظر السابق ص 127.

منظر البطرية فرومانيكية في الشعر سيرة أبية. كولروح ترجمة :عبد الحكيم حسان بار الغارف, مصر 1971. ص 256.

<sup>5 -</sup> بنظر التفسير النفسي للأدب ص 62

<sup>3 - 1/</sup> كان العربين الرئيس من الصورة إظهار الشبكل أو القون أو الحركة أو أي شبخ يسرك بالجمير فتأمت شمن الحدو الدمونية واراكان غرضها إمراز الصود شنفت ضمير الصور السبخية، وفكنه المنظر الحدورة الغلبية في المعطلة، أنذائها ومودو عاتها ومسارها وسيدائها العنبية، زيد بين محمد الجهلي عصادة البحث العلمين الحامقية الإسلادة الديثة البيورة الطبخة الإولى 1475 مند من 200.

#### أ/ الصورة البصرية

وهي الصورة المتبرة للمحبّلة البصريّة، التي تعبد إنتاج المعنى إنتاشًا مدرًّا بواسطة البصر، وتتميز باكبر المدرّكات البصرية من حرّكة، ولون، روضوء أو غير ذلك، أو بذكر ألفاظ بُدلٌ على الرؤية البضريّة مثل: رأى، نظر، أبصر.. إلح<sup>18</sup>، أو غير ذلك من اللوازم اللفظية. وهي صنّورة لها قدرة فائقة عليّه إيقاظ الشعور وتنشيط الذهن. الجأيّة

· ومن أمثلتها في الحديث النبوي :

قوله ﷺ: مَثلي كَنظل رَجُل اسْتَوْقَدْ نَازَاء فَلْمَا أَضَاءَتْ مَا حَوْفَا جَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ النَّوَاتُ الَّي فِي النَّارِ مَثْقَنَ فِيهَا، قَالَ قَدْلِكُمْ مَثليي وَمَثْلُكُمْ، أَنَا آخِذَ خَيْرُكُمْ مَن النَّارِ، هَلُمْ عَنِ النَّارِ مَتْظَائِرِي تَفْخُدُونَ فِيهَاهِ ...

يستثير الرسول بُمُلُّة في هذا الحديث الشريف المحيَّلة البصريَّة عند للتلقي ليتابع معه هذه الصورة التي ربط نيها بين علاقتين متولدتين من نموذجين – إذ المماثلة كما يقول بيرلمان (مما سلف ذكره) نقوم على وحود تشابه في الملاقة، وليس علاقة تشابه بين الموضوع (المشبه)، والمثيل (المشيه به) ~:

النموذج الأول : الرجل الذي أوقد نازًا، فجعل الفراش والدواب يتساقطن فيها، وهو يحاول منعها من الاقتراب من النار حوفًا عليها من الاحتراق، لكنّها لحمقها وجهلها تُقبل على النّاو، لما يعجبها من الضياء، وفي ظنّها أنما لا تملك، وهو لا بملك لها مع حلها تلك شيئًا.

النموذج الثاني: الرسول الله يدعو التأسى إلى الإسلام، المنقد لهم من النار، لكنهم يقدمون على تنافقة الرسول الله يقدمون على تنافقة الرسول الله يقدمون المنهوة والحوى والشيطان، فينساقطون بسبب ذلك في ناد الاسراء، والرسول الله المنافقة الم إلا التصنع والإرشاد فإنما هو مبلغ عن ربه 191.

ومن هنا يبدو التشابه بين العلاقتين : علاقة الرجل الذي استوقد ُنازًا مع الفراش والدواب، وعلاقة الرسول ﷺ مع المحالفين.

وتكمن القيمة الحجاجيّة للصورة في تكثيف النعنى المقصود، وإظهار شفقته ﷺ البالغة على المقصود، وإظهار شفقته ﷺ البالغة على النه، وحرصه الفائق عليهم، في حيس أنسه لا يملك هدايتهم ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَشَا﴾ [القصص : 56]، كما إنّ الصورة فيها إقناع للمثلقين بعدم الاغترار بظاهر الأمور، فلبست كل

ا - ينظ و اللسورة المسية في شبعر فهنه العسيكو (معنال). ضيماء عنمياز شمست منطبة أبسيات فيسيرة (العليوم حسيانية: الأولى: 80 العسد (1 2011) ص 71.

وإدائيت ازي كتاب الأسماد بناء قولت تعالى اووها با الداود ساليمان نفيم العبيد إليه أوادار ح 3426 ومسالم كتاب المصاليل بنايا شيفة على أمنية ومبالغت في خديمتم بنا يسرهنم ح 2284 والله علا النفيان.

<sup>1</sup> بنظر: فتح الماري ع 6 من 535

فار ضباء، فقد تكون فارًا مهلكة، وفيها النُصح بعدم الاستحابة للأهوا، والشهوات التي فيها الهلاك، وفيها التحذير من مخالفة الرسول ﷺ. وهي صورة بصرية حركية حيّة، مستمدة من واقع المخاطبين وأحوالهم للعيشية.

وقد تم الاعتناء بالجوانب اللغوية المسهمة في إبراز حجاجية الضورة، ومن ذلك التعبير بالفعل (استوقد) بزيادة السين والخالج، للإشارة إلى أن الرحل عالج إيقاد الخالج، وسعى في تحصيل الإتماكما يقول ابن حجر"، وهو ما يُضفى طابع الحركة على الصورة.

وفي الحديث التعبير بالفعل (أضاءت) بدلًا من أنارت مثلًا، لما فيه من الدلالة على فرط الإنارة، التي تقابل الهداية الواضحة الذي ساء تما لنجي ﷺ .

وفيه التعبير باسم الفاعل (أخذ) للدلالة على الثبات والدوام، والاستمرار في النُصح والتوجيه والدعوة، وهو ما يضغي صلة الدعومة على الصورة.

وفيه الالتفات من الغيبة في (مثلي ومثل الناس)، إلى الخطاب في (فأنا أحدُ بُحجُرُكم)، وتكمن حجاجية هذا الالتفات في تحميل المتلفين (الحاضرين والكونيين) مسؤولية استخلاص العيرة، ومسؤولية اتباع الحقّ والهدى، وتحكيم العقل لا الهوى والشهوات.

والالتفات من الغيبة إلى الخطاب يترتب عليه كما يقول د. صولة تغيير في طبيعة الإحالة، من الإحالة النصية المفالية في ضمير المعاطب من الإحالة المقائمة في ضمير المعاطب في وف صنع المقام الأنتم) القابل للتحدد الدائم والاتساع والتعاظم إلى ما لا نحاية الله وهر مايرز حليًا في المديث، فعند الالتفات للمحاطبين بالضمير أنتم ظهر ارتباط الحديث بقامه الذي قبل فيه، ومرد التفاعل الحاصل بين طرفي الخطاب، وظهر أن الحطاب وإن قبل في مقام معيّن ولمحاطبين محصورين إلا أنه في حقيقته خطاب عام لعموم الداس في كل زمان ومكان.

وفي الحديث التعبير بالقعل (تقُحمون) الدالُ على الإقدام والوقوع في الأمور الشافة من غير تبيت الله، بحذف الثاء الثانية، وهو اختصار في بنية القعل ربما دلَّ الانكفاع السريع نحو المعاصى دون تحكيم العقل.

ا - ينظر : فتح الناري ع 8 ص 6:4

<sup>2 •</sup> بنظر: اقتمام في القران من 462

منظر الساءق ص 463.

<sup>4 -</sup> يبطر السبان الغرب ح 12. ص 460 ماءة اقحم)

وتما يدخل في إطار العثورة البصرية، ويعمد في إدراكه على حاسة البصر والصور الإشارية). والصورة الإشارية: هي الصورة التي تعتمد على توظيف الإشارة الحركية للتعير عن المعنى.

والإشارة نوع من أنواع الاتصال فير اللفظيّ التي اعتنى بما علم الاتصال إغديث، قا لما من قدرة على التأثير والإقناع والتعبير عن العابى، والعواطف، والانفعالات، ولما قما من أهمية كبرى في التواصل إلا الاجتماعي، حتى أصبح التعبير المؤكركة وعلمًا حديدًا من علوم اللغة المفهور العلم الذي يسمى علم الكبات، ويُطلق عليه أحيانًا لغة الجسم، ويقول الياحنون في هذا العلم بأن بعض المواقف الاجتماعية تكون الحركة الجسميّة فيها أصدق وأحسن تعبيرًا من الكلام الله وهو ما نوه به الحاحظ من قبل عندما حعل والنّعبة) من وسائل البيان، إذ التعابير الإشارية توصل دائمًا أكثر بما يقال. في

وقد استعان الرسول على بالإشارة لتقريب الصورة إلى الأذهان وتحقيق التأثير والإنتاع، ومن ذلك: - قوله على : وأنا وكافل البنيم في الحلّم هكذا. وأشار بالمثبابة والوسطى، وفرّج بينهما شبّاء "، ولي رواية أبي داود: وأنا وكافل البتيم كهاتين في الجنة، وقرن بين أصبعيه: الوسطى والتي تلي الايمام، ".

أراد الرسول على من خلال هذا الحديث إقتاع المتلقين بغضل كفالة البيم والقيام على شؤواه، والترفيب في ذلك، والحث على التسابق في كفالة الأيتام. وقدّم لهم المحقّر على ذلك وهو الوعه والنيشير بمرافقته كال في الجنة، وبقرب درجة الكافل من درجة النبي قال. ولم يكن لأي كلمات أن تصف هذا القرب وتحسّمه وقيّن درجه بأبلغ من الإشارة التي أتى تما النبي قال ، وهذه الصورة الإشارية تحقق بلاشك الاستمالة النفسية المطلوبة التي تتحلي من خلالها حجاجية الصورة

وربما يتبادر إلى الذهن سؤال عن سرّ هذا التشابه في المنزلة بين كافل البتيم والرسول فل الوهو ما يبيّن التشابه بين العلاقتين المتولدتين من طرق النشبيه)، يجيب على ذلك شرّاح الحديث يقولهم: ولعل الحكمة في كون كافل البتيم يشبه في دعول الحبّة أو شبهت سزلته في الحبّة بالقرب من البيّن، أو منزلة البيّن، لكون البيّن شأته أن يُبعث إلى قوم لا يعقلون أمر دينهم، فبكون كافلًا لحم، ومعلمًا، ومرشدًا، وكذلك كافل البتيم يقوم بكمالة من لا يعقل أمر دينه، بل ولا ديناه، ويشاه، ويحسن أدبه، فظهرت مناسبة ذلك، هـ.

ا - مراسات في علم النفة ' يحوث تطبيقية لغيمة وقرانية فقطمة مصبوب دار النهصة العربية. القاهرة، ما 1970، من 160

<sup>7-</sup> ينظر البيان والتنين الجزء الأول س 57.

ا - ينظر: اللداولية حوج بول ص 37.

ة - رواه البخاري كتاب الأدب باب فضل من بعول بتيمًا ح 6066

<sup>﴿ -</sup> السخر أبير مالود كالثاب الأدب، ياب فني لاسخ الرشيم: ح 4548

را - هذج العاري خ 10. من 451.

ومن قبيل الصور البصريّة أيضًا الصورة اللوتية، فهي جزء لا يتحرّاً من الصورة لمبصريّة، لأن اللون مُشرك حسى بصريّ، بدل على هيئة مرثية معيّنة، ف ولألفاظ اللين أهميّا عاصة في علم الدلالة، لأنما إسدى الهالات القليلة التي يمكن فيها مقارنة المويّ بنظام بمكن تحديد، وتحليله بأسلوب موضوعيّ (مادي)، "أ.

- ومن أمثلة ذلك قوله ﷺ : وبادروا بالأعمال فتناكفطع للبل المظلم بصبح الرّحل مومناً المراج علائرة، أو بمسي مومنًا ويصبح كافراء يبع دينه بعرض من الدنياء؟. أ

في الحديث دعوة إلى مسابقة الفنن بالأعمال الصالحة ، وقد شبّه الرسول الله شدّة هذه الفنن بـ (قطع اللّبل الطّلم) مَا فيها من هول، وإنمام، وحيرة، تُشغل عن الأعمال الصالحة، وهذه الفنن تكثر وتواكم كتراكم اللّبل المُطلم الذي يغيب فيه الفحر<sup>48</sup>.

وفي الحديث توظيف للون الأسود (لون الليل المظلم)، وتوظيف لكلسة (قطح) لما فيها من إيغال في حسنة هذا الليل المظلم، و كأنه تلدس بالأيدي.كما ببرز زمن الإمساء في الفعل (يُمسى)، بل إن الكفر الذي كان نتيجة للفتنة يغلو بقفا سوداء تملاً أعماق الإنسان، وصيغة التشبيه (فتنا كقطع الليل) بإثبات (الكاف) توحى بأنه سواد شديد، وهو ما يترك الذهن مشغولًا بسيطرة الفتنة السوداء، مما يعبر عن طباع الحقائق، واعتلاط الأموراة!

وهذا الإيحاء الشديد لمكونات الصورة يقضى إلى الغرض الحجاجيّ النداولي من الصورة وهـ التحذير الشديد من الفتن، والحتّ على لزوم الطاعة، والمبادرة بحا قبل الانشغال بالبلاء، في خاطبة صريحة للعقل والوجدان.

#### ب/ الصورة السميّة

وهي الصورة الميرة للمحتلة السمعية، التي تعيد الإنتاج السمعي للمعنى، وتتميّز بالكر ما يقلّ على السمع أو الصوت من لوازم لفظية<sup>10</sup>،

 ومن أمثله ذلك أن الحارث بن هشام سأل النبي ﷺ : كيف بأتبك الوحي ؟ فقال : وأحياناً يأتيني أن مثل صلصلة الحرس، وهو أشده على، ثم يفصم عني وقد وعبته، وأحيانا في مثل صورة الرجل، فأعى ما يقول (6).

منهم قدلات أن بالمر ترجمة محمد عبد الحليم الماشطة جامعة السناسرية بغداد و دا. 1985 ش. 198 .

<sup>2 .</sup> رواه مسلم كنت الإبان باد الحث على البادية بالأعمال قبل اطلعر المنز. ح 18 -

<sup>3 -</sup> ينظر: صحيح مسلم بشيح النبوي ج 1 هر 133

<sup>4 -</sup> يستلم: الجدورة الضبية في المديث النسري ص 522 - 123

<sup>5 -</sup> أدار البحث بما سمق نكره عن التصوير الحسي في إنشاء هذا التعريف ينظرهذا البحث من 273 - 274

<sup>4-</sup> رواد المشاري كتاب مدة الوصي ح 2 ومسلم كتاب الفضائل عاب عرق النبي ١٦ في البرد وحي بألبه الوصي ح 2333

المسؤول عنه في الحديث الحال التي يأتي بما الوحي للرسول را ، فحاء حواب النبي الله واسقًا حالين من أحوال الوحي : الحال الأولى : أن يأتي الوحي إلى قلبه مباشرة دون أن براه بعينه ولا يسمع بإذنه إلا مثل صلصة الحرس، والصلصة : الصوت الذي فيه طنين واستمرار، والمقصود بقلك الصوت الذي فيه طنين واستمرار، والمقصود بقلك الصوت الشديد الذي يسمعه ولا يتبيّنه، حتى يُفهمه بعد ذلك!! . وهي وفي الأصل صُوت وقوع الحديد بعضه على بعض، ثم أطل على كل سوت له طنين، وقبل : هي صوت مُقدارك لا يُدرك في أول المناه والجرس : الخلخل الذي يُعلق الما الدواب ".

وهي صورة معية استيرت فيها المعيلة السمعية للمتلقى، وغطندت هذه الصورة عفردة (صلعمة) التي تشابه في حرس حروفها، والرديد الصوي المتولد من التضعيف صوت الحرس التكرر. ووقع التشبيه به (صلعمة الحرس) دون غيره من الآلات لأن صلعملته تحصل متنابعة ومتصلة أله فللشئه وهو (الوحي) جمهول الكُنّه، وله صوت لا يدري المتلقون ما هو، فقرب لهم ماهية السوع، نظامات وهو (الوحي) جمهول الكُنّه، وله صوت لا يدري المتلقون ما هو، فقرب لهم السمع، نشأت حجاجيتها من دورها في إيضاح المعلى المراد، ومن دورها في تعير تلك الحالة التي بكون عليها الرسول الذي وقت تزول الوحي عليه، حيث كان فالة يتعقر لونه، ويفعته عرف، ويعتربه مثل حال المعموم عندما بأنيه الوحي على هذا الصورة أله. وقد ذكر الذي فائي أن ذلك أشذ حالات الوحي عليه (وهو أشد، علي)، لأن النقم من كلام مثل الصلعمة أشكل من الفهم من كلام الرسل بالتحاط بالمهود أن والحكمة في تقدّم ذلك الصوت ،أن يقرع سمعه الوحي فلا يبقى فيه الرسل بالتحاط بالمهود أله أن فلا يبقى فيه المعرد أله أله المهود أن يقرع سمعه الوحي فلا يبقى فيه المسلم لغيره أله.

 وسن الأمالة نوله كالله لأله موسى الأشعرى - رضي الله عنه - : وولو رأيتني وأنا أستمع لقراءتك البارحة ! لقد أوتيت مزمارًا من مزاحير آلي داوده (٥٠).

١ - ينظر: منح كباري ج ١. ص 25

<sup>2-</sup> السابق ع1. س 2/

<sup>3 -</sup> ينظر: السابق ح1. ص 28

له . فالبت السبيدة عائشيةً وضي الله عنهما تصيف حيال النبي 22 واست بيرول الوحيي عليه «خفاسد وأيث رسيول الله 12 يسرلُ عاليب الوسيلُ في اليبوم الليب الشَّبير، فيقميمُ عنْهُ وإلّ حييقةً ليتفضّهُ عوليها» وإلا الترميمي، ح 3634

ة - ينظير الانتخالات وتويشين حاسع الدرميني محمد من عبد الرحمين الباركشوري دار لكشب العلمية البينوث الطبعية. الأولى 1990 ع 10 من 79

١٠ - السابق الصفحة تفسها

<sup>/ -</sup> رواة التحساري كشاف فضائيل الشيران سباب فلسين المسيوث بالتبالارة للشيران ح 5048 وتصييلي كشباب فسيالة المستافيين وفسرها بناب استنجاب المسين المسيوث بالقيران ح 732 واللفينة لينه

المزمار عو الآلة المعروفة، والمراد حسن الصوت، وقد شبّ الرسول \$ حسن صوت أبي موسى رضى الله عنه - بالمزمار، ونسب المزمار إلى داود عليه السلام الذي ذكر الله تعالى في القرآن حسن
صوته في تلاوة الزبور في قبله تعالى : ﴿إِنَّا سَحُونًا الْمِجَالَ مَعَهُ يُسَيَّحُنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾
[ص : 18]، قال الأوزاعي : أعطني ذاؤة مِنْ حسن الصوت مالم يعط أحد قط، حتى إن كان
الطيح والوحش ليعكف حوله حياز بموت عطشا وجوعًا، وحتى إنْ الأنهاز التقف، ١١٠ وهو تشبيه
يتكئ على ما عُهد عند المحاطبين حسن صوته (المزمار، وداود عليه السلام)، ليرسم صورة سمعيّة
تتردد فيها أصوات تلاوة حسنة بحرّدة.

والغرض الحجاجيّ من الصورة الترغيب في ثلاوة القرآن، والتحبيب في ذلك، والحتّ على بـذل الجهد في تحويده وأداته على أحسن وجه، وضبط مخارج الحروف والإتيان بما على الوجه الصحيح، حتى يستحب القهم للإيقاع الناشئ عن التلاوة.

- ومن الأنتلة قوله ﷺ : ومن خير معاش الناس لهم، رحل ممسك عنان ترسه في سبيل الله. يطرأ على متنه. كلما سمع هيعة أو فرعة طار عليه. يبتغي القتل والموت مظائه. أو رحل في غيمة في وأس شعقة من هذه الشعف. أو يطن واد من هذه الأودية. يقيم الصلاة ويهي الزكاة. ويعبدُ رئه حتى يأنيه البقيرُ. ليس من الناس إلا في حيره. وفي رواية : وفي شعبة من هذه الشعاب، هـ.

يخم الرسول كَلُّةُ أَنْ مَن حَبِرُ أَحَوَالُ عَيْشُ النَّاسُ كَذَا وَكَذَا، وأُولُ حَالُ ذَكْرِهَا هَيْ لرَّمَل تمسلك بعنان فرسه، مستعدُّ في كل حين لتلبية داعي الجهاد في سبيل الله، "كلما سمع هيعة طار إلى ساحات الجهاد، والمَيْكة : هي الصوب الذي يُفرَعُ منه، ويكونُ عند حضور العدوَّ هـ.

قبصور الرسول ﷺ حال هذا المحاهد بصورتين : صورة بصرية (يطير على منده) حتى لكان المتلقى بكاد بيصر هذا الحاهد وهو مسرع على قرسه كالطير، وصورة سميّة (كلما سمع ديعه) وهي صورة تجعل المتلفي يرهف سمعه مع هذا المجاهد بالنظار سماع صيحة الجهاد.

والغرض الحجاجيّ من الصورة الحتّ على الحهاد في سبيل الله، والتحرد في ذلك، والتوثّع عن الدنيا، فليس المهم من الداعي، المهم صدى الطريق وصوايه.

ا - الساية والتواية. ع 2. ص 204

<sup>2 ،</sup> رواد مسالم، كثاب الإمارة، مان فحصل الجهاد والرماط ح 1889

<sup>3 -</sup> ينظر السميح مسلم بشرح البوري ح 13. س 25

# ج / الصورة الشميّة

وهي الصورة المغيرة للحيال الشميّ لدى التلقي، والتي تبعث في أنف الخيال والحة فيميرها عن غيرها!!!، وتنميز بوحود القوازم اللفظية الدارِّلة على الشنّم في النسيج اللغويّ المحتصِّن للصورة من أمعال، وصفات، ومواد، ووالحة...إلح.

لْمُوْفَةُ وَمِن ذَلَكَ قُولُه ﷺ : والصيامُ مُنْتَظِّمُهُمْ يَرَفُتُ ولا يَجْهَلُ. وإنِ النَّرُقِ قَاتِلَهُ ٱلْمُؤْلِكَاقَمُهُ، قَلِيقُلُ إِنِي صَائِمُ – مَرَّتِينَ – والذي تَفسسي بيدهِ خُلُوثُ هم الصائم أطبتِ عِنْدَ الله تعالى مِنْ رَبِح المِسكِ، يَوْكُ طعامَهُ وشرابَهُ وشهوتَهُ مِنْ أَخْلِي، الصِيَامُ لِي وَأَنَا أَحْزِي بِهِ، والحسنةُ يعشرِ الْمُثَافِقَاءِهُمْ

فلا أحد يجادل في طبب واقحة النسك، وعلوق النقوس تفاء حتى أصبحت هذه الرائحة ومزا للرائحة الطبية عند العرب، وشبّهت بحاكل ربح طبية. ولتن كانت رائحة الخلوف مستكرمة عند الساس فإن هذه الصورة تقلب هذه المقايس الدنيوية لمقاييس أخرى تُقاس فيها الأمور بمقياس قبول الأعمال عند الله، وما ينتج عن هذا القبول والرضا الإلهي من عطايا، فإن يمن عبد الله، وأطاعه، وطلب رضاء في الدنيا يعمل، فنشأ من عمله آثار مكرهة للنقوس في الدنيا، فإن تلك الأثار غير مكروهة عند الله، بل هي محبوبة له، وطنية عده، لأنها نشأت عن طاعت واتباع رضوانه، فإعباره بذلك للعاملين في الدنيا فيه تطبيب لقلوهم ، فتلا تكره منهم ما وجد في الدنيا، هو،

<sup>1 -</sup> يتطفر "الصنورة العبينة فني شبهر ليس تسلم! فراسية قريبية. عبيد القسام الرطاسي للؤسسية للعربينية للدراسيات والتنفسر والتورسي بسروت الطبعية الثانيية. 1909. من 190

<sup>2-</sup> رواه الدخاري كتاب الصوم باب فضل الصوم ح 1894، ومسلم كتاب السيام باب مُحل الصوم ح 1151.

<sup>3-</sup> ينظر. فقع الباري ج4 مر 127

<sup>4 ؛</sup> بقائع الضبائيع فين ترتيب الشيرائع أمو يكر بين مستعود الكانسةي اند 1887 غذياي : ملي محسد معنوس - سامل أحجب عبد الوصود فر الكتب العلمينة بينزون فا الثانيية 1965 ع 2 من 195

<sup>5 -</sup> الطائف الغارف فيضا الواسم العالم من وطائف رس الدين عبد الرحمين بن أخصدين رسب الانبلس (ت 795) الأقباق يعسين محمد المسيقين دار اسن حارم العلياضة والنشس ببرود، طا الأولس 2004، بين 162

وقد أكّد الرسول كلل همال رائحة الخُلُوف عند الله بالقسم (والذي نفسي يبده)، وسلام التوكيد (كُلُوف)، وبالم التوكيد (كُلُوف)، وبالسم التفضيل (أطبب)، والتأكيد من العواسل اللغويّة المسهمة في حماجيّة الصورة، ليحصل بذلك التأكيد الشديد على طبب هذه الرائحة عند الله تعالى، وفيول الناس لهذه الرائحة بعد أن تحولت في حشهم من رائحة مستكرهة إلى رائحة عطرة طبّية.

لْمُنْهُوهِ مِن الأَمْنَاة كَذَلَكُ قُولِه ﷺ : ومَنْ تَطَوِّهُ يَعَامَدُا لَمْ يَرِحَ وَالنَّحَةُ وَإِنْ رَسُهَا لَمُؤْهِدُ مِن مُسَرَّةً أربعينُ عَامًاهِ \*\*!.

تثير الصورة الكتائية هذا المحيّلة الشميّة لدى المتلقي ليعمل فكره في والحدة الجنّة كيف تراها تكون ؟ وبأي عبير عملة ؟ وهي والحة ممندة عبر الزمان والمكان، لا يذكر الحديث شبئا من صفاعًا، ليستمر الذهن في إنتاج الأوصاف المحتملة لهذه الواتحة.

وقدم الحديث بقدمة خطيرة نفى فيها نوال هذه الرائحة لمن قتل معاهدًا بغير إثم، تنفيرًا وتحليرًا من كل ما قد يحرم المسلم من الحنة، ويجعله يحد عنها هذا البعد الشاسع، الذي عبر عنه الرسول يُؤرِّ بحساب الزمان الذي تنظوي تحته المسافات الشاسعة التي لا يعلم مداها إلا الله. والخاية الحجاجية هي التحذير من قتل المعاهد، وتوحيه الفائل إلى ما ينتظره من مصبر في حال ارتكب الحرم.

ومن الأمثلة كالملك قوله كالة: ومقال المؤمن الدى يشأ الفران كمشل الأنترخة، وخمها طبيب وطفاتها والمقدنها طابب والمقدنها طابب والمقدنها طابب والمقدنها طابب والمقدنها المؤرن المؤرن

يقسم الرسول الآل الناس من حلال علاقتهم بالقرآن إلى أربعة أصناف محملًا كل صنف بحثل مجمع ببن حواس التصر و الدّوق والشمّ واللّمس، ثم يعلَّق على وجه الشبه في كل صنف ليوضح ما غسض من الصورة، قال الطبي : «التعليل في الحنيقة وصف لموسوف اشتمل على معنى معقول صرف، لا بهزاه عن سكونه إلا تصويره بالمحسوس الشاهد، ثم إن كلام الله تعالى له تأثير في باطن العبد وظاهره، وإن العباد منفاوتون في ذلك، قمتهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثيم، وهو المهادي الحقيقية، ومنهم من تأثير ظاهره دون باطه، وهو المرادى أو بالعكس، وهو المؤمن الله، لا يقرؤه، وإبراز هذه المعاني وتصويرها إلى باطه، وهو إلمادي أو بالعكس، وهو المؤمن الله، لا يقرؤه، وإبراز هذه المعاني وتصويرها إلى

<sup>1-</sup> رواه النخارل كنف الجرية. إلم من فتل معاهدًا ح 1366.

<sup>2 -</sup> وإله التحاري كتاب الأطعمة باب ذكر الطعام ح 5421 ومسلم كتاب سلاة للسادرين وقضرها باب فضل حافظ القران ح 757

المحسوسات ما هو مذكور في الحديث، ولم يوحد ما يوافقها ويلائمها أقرب ولا أحسن ولا أجمع من ذلك، لأن الناس إما مؤمن، أو غم من ذلك، لأن الناس إما مؤمن، أو غم مؤمن، والنابي إما منافق حيزف، أو ملحق به، والأول إما مواظب على القراءة، أو غم مواظب عليها، وعلى هذا فقس الأثمار المثنبة بها. ووحه الشبه في المذكورات منتزع من أمرين محسوسين اطعم، وربع الله المنابع على المنابع على المنابع على المابع عليها

وهي منورة تممع بين الحميل في طعمه ورعمه ومُنكَّد ذلك، إبرازًا لحسن الحسن، وقبح التَّسُح.

وتبدو حجاجيّة هذه الصورة من خلال تكثيفها للمغنى للراد تحسينًا وتقبيخًا، وماصاحب ذلك من تقريب للعنى وتوضيحه، وما فيها من حثّ على قراءة القرآن، والتحذير من هجره، وتحقير أمر المافق الذي يُفالف ظاهره باخته، ولا يقيد من عمله الذي ظاهره الصلاح والعبادة شبًّا.

## د / الصورة الدوقية

الصَّورة اللوقيّة هي الصَّورة التي تعلمه على إعادة الإنتاج الدّوقيّ للصورة، وتتميز بذكر ما يدلّ على الدّوق أو الطعم، أو ما يتعلق بالطعام والشراب من لوازم لفظية ".

ومي مثل غيرها من العشور الحسيّة تحوّل الفهوم والمعنى الدهيق إلى عنصر محسوس أقرب للفهم والتصور .

وتبدو فعالية الاستعارة الحجاجية هنا في توليفها علاقة تشابه بين العلاقتين للتولدتين من النموذجين (المستعار، والمستعار منه)، فالطعام أو الشراب عندما يباشران اللسان تحصل ضما اللذة الحسيّة أولا، ثم يتقلان الأعضاء الحسم كلها ويسريان بما وينفعانما، والإيمان عندما يباشر القلب

أحدة الأموذي ج 8, س 133

<sup>2 -</sup> أفاد البحث بالسين ذكره عن النصوم البسي في إنشاءهذا التعريف ينظرهما البحث من 274-274

إن مسلم. كتاب الإمان عاب الدليل على أن من رضي بالله رباً وبالإسلام بينا ومحمد بينا فهو مؤافق ح 34.

ة - الصورة الفينة في الحديث السوي س 557

تحصل به اللذة الروحيّة، وتحصل به منفعة الإنسان الدنبويّة والأسرويّة. ووجب الشبه بين العلاقتين هو حسول اللذة و حموم الانتفاع، ويربط الحديث هذا النلّوق العفليّ والفليّ والحسيّ أيضًا للإيمان الذي يَجِد به المؤمن لذة غير متناهية بعيادة قلبيّة هي الرضا والتسليم ، واليقين النّام باللّه ورسوله ودينه.

وبرتبط هذا الحديث من حبث مضاه بمديث آخر قريب عنه في العني، وبدور في السياق المؤهسة، يقول فيه الرسول ﷺ : وثلاث في خُلُ فيه وجد بمن حلاوة الإيمانِ. المؤوّاتان الله ورسوله أحبّ إليه ثمّا سوافما. وأنّ يحبّ المرة لا يحبُّه إلّا للهِ. وأنّ يكرة أنّ يعودُ في الكثر بعد أنّ القدّه اللهُ منه، كما يكرة أنْ يُقدّف في الدّارم".

فالحديث بربط الإيمان بطعم معيّن هو الحلاوة، المتوافقة مع الاستلذاذ النفسيّ والقلبيّ والروحيّ الذي يجدد المسلم بعمل الطاعات، وتحمّل المشاق في سبيل هذا الدين.

وتكسن حجاجية المشررة في الحت على تعقد الإعان، وعبادات القلوب التي يكون بما التلذذ بالطاعة كما يتلذذ اللسان بالعسل وبكل طعام أو شراب حلو المذاق، وأن هذا التلذذ المعنوي لا بقل في متعنه، وحصول التزود به عن التلذذ الحسق، وينتج عنه من الطاقة الدافعة للعمل الصالح ما ينتج عن الطعام الحلو من طاقة تدفع إلى المزيد من النشاط الجسمان. ".

كسا إن فيها إلناعًا لمن يطن أن الإيمان مشقة وتكاليف بأن من حالط الإيمان قلبه لن يجد هذه المشقة، بل سبحد من الراحة والسكينة واللذة ما يَجده المتلذذ بأشهى أنواع الطعام والشراب.

ومثل هذه الأحاديث التي تشاول فكرة واحدة بصيافات متعددة روفي كثيرة في مدونه الدواسة) توضح خصيصة مهمة من خصائص الحجاج في الحديث اليوي، وهي أن الإقناع يناتي في الحديث النبوي من خلال الإلحاج على المعنى والفكرة الواحدة في عدد من مواطن القول ومنامياته، وفي قوالب تعيرية مختلفة كالإحبار بضروبه المحتلفة، أوالإنشاء بضروبه المحتلفة، أو التصوير. حتى يتم تأصيل الفكرة، وإبلاغها إلى حميع أصناف المتلقين، والإقناع بحا من صلال هذا النوع من اللكرار المعنوي.

- ومن أمثلة الصور الذوتية أيضًا قوله ﷺ: «كل مسكر حوامٌ. إنَّ على الله، عزَّ وحلُّ على الله، عزَّ وحلُّ على الله، عزَّ الحيال ؟ عهدًا؛ لمن يشبرك المسكر، أن يستيه من طبة الحيال. قالوا : بما رسول الله ! وما طها الحيال ؟ قال : عرقُ أهل النار ، أو عصارةً أهل النار ، أو.

أ - وقاة المختلي كشاء الأسراسات سن كبره أن يعنوه فين الكفير كما وكسرة أن يلقين فيني السارح 21 ومصلح كليك الإيسان يناب حمسال من الصنف تهين وجد حكاوة الأيسان ح 43 واللصط النه:

<sup>2 -</sup> ينظر الحبورة النبية في الحديث النبوي ض 558

<sup>3 -</sup> رواه دسلم کنام الاسرية باپ بيان آن کال مسکر جمر وآن کال جمر جرام ح 2002.

يفرّر الرسول ﷺ في هذا الحديث أن عقوبه شارب الحمر في الدنبا ستكون من حنس معصينه، وهي الشرب أيضًا، لكن من مادة كريهة سمّاها الرسول ﷺ (طبتة الحبال)، والحبال في اللغة الفساد"، وفي الحديث فشرها الرسول ﷺ بأنحا عرق أهل النار أو عصارة أهل النار.

وقد استثنيت هذا المخيلة الدوقية لدى للتلفى، ليستحضر كل طعم كريه مرّ به في حياته، ثم يقرّ بينه والميرقفسه أن لا شيء بماقل ما سيكون طيرهذا الطعم الذي بيّن الرسول يُثلِقُ وطيرُهِ ليَّتحمُق الفرض الحجاجيّ للصورة وهو الفيشيع الشديل، والترهيب من شرب الخمر، والوعيد الشديد لمن فعل ذلك ولم بتب.

# ه / الصورة اللَّمسيَّة

وهي الصّورة التي تشير المحيّلة اللّمسيّة لمدى المتلقي، وتسميّز بوحود اللوازم اللفظيّة الدالّة على اللّمس، مثل أفعال اللّمس، أو وسائطه (الجلد، البنان، اليد...إلح)، لوصفاته مثل : (اللين أو الصلابة، أو الخشونة أو النعومة، أوالحرارة أو الميرودة أو الثقل أو الحقة...[لح)<sup>60</sup>.

ومن ذلك قوله يؤلؤ في دحاله : واللّهم اغسل علّى حطاباي بماء الثّلج والبَرْد ونقَ قلبي من
 الخطابا كما نقيت الثّوب الأبيض من الدّنس وباعد بيني وبين حطاباي كما باعدت بين المشرق والغرب.

في الحديث الشريف توخّه بالدعاء إلى الله بعسل الروح من الخطايا كما يَعْسِل ماء الثلج والبرد ما يحسب عاء الثلج والبرد ما يصبه من ظاهر البدن، وخَصِلَ النظهير بماء الثلج والبرد لأعما لم تستهما الأيدي، ولم يمتهنهما استعمال، فكان ضرب المثل بهما أوكد في بيان المراد من التطهير، أو كأن الحطايا بمنزلة نار جهنم، باعتمار أتما تؤدي إليها، فعيّر عن إطفاء حرارتما بالغمل بالماء البارد".

وتتحلّى في هذا الدّعاء صورة لمسيّة هي صورة البرودة، وما يلازمها من الاحساس المعش، فالاغتسال بماء المطر والبرد وما يولّده من إحساس بالنقاء والانتعاش والراحة، والحقّة بعد النرق والحرارة (وهو أثر متعلق بالظاهر)، مشابه لما يجد من يتوب الله عليه، ويطهّره من الدنوب وللمامي، من شعور بالطهر والنقاء والحقّة، ف والحطايا توجب للقلب حرارة وتجاسة وصعفًا، فيرتحى الفلب، وتصطرم فيه نار الشهوة وتحسد، فإن الخطايا والذنوب لى يمنزلة الحطب

<sup>1 -</sup> يُنظر: لسان العرب: ج 11 من 197. مادة اختل!

<sup>2-</sup> ينظر: الصورة السية في شعر فهد العسكر بعقال. ص 76

٥ رواه الشمايل كتاب الدموات بات التعود من الثالم والكرم ع 6360

ة - يتظر : معدد العاري ح 20 من 9

الذى يحد النار وبوقدها، وطنا كلما كثرت الخطابا اشتدت نار القلب وضعقه، وإنماء يغسل الخبث ويطفئ النار، فإن كان باردًا أورث الجسم صلابة وقوة، فإن كان معه ثلج وبرد كان أقوى في التبريد وصلابة الجسم وشلنه، فكان أذهب لأثر الخطابا... فاعلم أن هاهنا أربعة أمور: أمران حشبات، وأثر الخطابا التي تزول بالماء هي ومزيلها حشيان، وأثر الخطابا التي تزول بالماء هي ومزيلها حشيان، وأثر الخطابا التي تزول بالمناء وحياته ونعيمه لا يتم إلا بمنازه هذا.".

والغراضُ الحجاجيّ من الصّورة الترغيب في التّوية، لما يعقبها من شعور بالقوة والراّحة، تماثل الشعور بالبرودة والقوة الحاصلة من غسل البدن النّحس بالماء البارد الطاهر.

واختبار التعبير عن للعنى بالصورة اللمسيّة - فضلا عما فيه من تقريب للمعنى - فيه إيقاظ للمشاعر الحسيّة عند المتلقى، مما يجعله أسرع استحابة للتوجيه.

ومن الأمثلة على الصورة اللمسية أيضًا قوله إلى: «سَيْعَةً يُطْلُقُهُمُ اللهُ في طُلّهِ يَؤْمُ لا طِلُّ إِلّا طِلَّهُ إِلّٰهُ ؛ الإَشَاعُ النَّهُ فِي طُلْهِ إِلَّهُ عَلَيْهُ مُعْلَقٌ في الْمُسَاجِدِ، وَرَجُلَانِ عَانَا في اللهُ الْجُلّة ؛ الإشاعُ المُعْدَاعِلُهُ عَلَيْهُ مَا مُؤْمُّ ذَاتُ طَعْبِ وَجَمَالٍ، فَقَالَ: إِنَّ أَحَاثُ الله، وَرَجُلُ المُحْدَدُ وَرَجُلُ مَنْهُ مَا عَلَيْهُ مَا الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَرَجُلُ مُعْدَامُ وَرَجُلُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيهُ عَلَيْكُ عَلَيْك

بذكر هذا الحديث سبعة أصناف من المحسنين في الدنيا عبّر عنهم الرسول يطريقة الجمع والتقسيم<sup>60</sup>، لما يفياءه هذا الأسلوب من نقوية الحجاج، وتشبت للعني، وزيادة تلاحم الكلام، وترابط أسراك.

ه فإلاه السبعة اختلفت أعمالهم في صورها، واتفقت في معنى واحد، مو بحاهدة النفس، وخالفة هواها، في حين أن الداعي إلى الموى من شهوة أو غضب، أو طمع، أو نحو ذلك، يكاد يوقد في القلب تازّا وحرارة. فكان ثواهم من حسس صيمهم، وهو الوقاية من حرّ الشمس، حين يشتة الحرّ بأهل الموقف، فيستظل هؤلاء بظلّ عرض الرحن، ومن أظلّه الله يظلّه كان في كنفه ورعايته"

ا - إنائية اللهلبان من مصايد الشبطان صحصدين أبني بكنوانين قينم الدويية ان 1751 الفينق المحمد خامند الدائري مكتبية للعباري الرساط د طردات ج 5 من 57.

<sup>2 -</sup> وإنه البحداري كشاب الأفان بناب من جلسن في المستجد ينتظير الصدلاة وقتسل للمساجد ح 000. ومستلم. كشاب البركاة بناب مصبل إحقياء المستقية ، ح 103 واللمنظ ليد

<sup>7 -</sup> افضع والتقسيم ضاوحهم متعادد قالت حكيم واحد ثيم تقسيمه أو تقسيمه تيم جمعت قالت حكيم واسد إيندلي الإيجاع بن 507 ودراسيات سنهجيت سر مقام البنينج الشيخات بحصد أبو سنيت دام بلا الأولسي 1934 من (25).

ة يتطر عنج الباري ج 6 بني 14

وهي صورة حسبة بحمل فيها الظل معاني الراحة والأمان والتكرم، وبثير المحيلة اللمسية التي نستشعر الإحساس بالبرودة المتولد عن الظل، وهو ظل ليس كأى ظل في الدنيا، إنه ظل عرش الرحمن عزّ وحل، في ذلك الموقف العصيب الذي يكون العرد فيه أحوج ما يكون إلى رحمة الله ولعلقم.

والغرض الحجاجيّ من الصّورة الحتّ على الانصاف بصفات هؤلاء، وتحوين ما يلاقيه العبد منّ عنت ومشقّة وَلَمْ اللهِ الموى في الدنياء فإن عظم الجزاء الله عناء الدنيا القصير.

- ومن الأمثلة على ذلك أنه الهنينة لِلشِّي الله خَلَّةُ خَرِيرٍ، فَحَمَلَ أَصْحَابُهُ يَشُونَهَا وَيَعْجَبُونَ
 مِنْ لِينَهَا، فَقَالَ : وأَتَعْجُبُونَ مِنْ لِينَ هَذِهِ ؟ لَمَنَادِيلُ سَعْدِ بْنِ مُعَادٍ خَيْرٌ مِنْهَا، أَوْ ٱلْرَأُوا الـ

إنه سعد بن معاذ الذي اهترَّ عرش الرحمن لموته فرخًا بقدوم روحه، وقد أود الرسول ﷺ أن يستغلُّ الموقف الحادث ليشير إلى منزلة سعد العظيمة في الجنة، فبيّن للصحابة رضون الله عليهم أن أدنى ثياب سعد في الحنة وهو المتديل الذي يُتنهن عادة، ويتّحد للوسخ والقدّر، ألين وأفضل وحير من هذا الثوب الحريري، فكيف الحال بما هو فوق ذلك منزلة من ثبابه.

قال الخطاقي وإتما ضرب المثل بالمناديل، لأنما ليست من علية اللباس، بل هي تُبتدل في أنواع من الراق، فتحد الراق، فتحد الراق، فتحد الراق، فتتحد الراق، فتسمح بحا الأبدي، وتُنخض بحا العبار عن البدن، وتغطى بما ما يُهدى في الأطباق، وتُتحد الفاقات المثنات، فصاد سبيل للحدوم، أين : فإذا كانت الفاقات وليست هي من علية الدباب حكذا، ضما ظملك بمثيهما ١٩٥٢.

وفي التدليل على هذه المكانة العليّة لسعد بن معاذ، وما هو فيه من نعيم وترف ورغد عيش، بإبراز حزء يسير من هذا المترف وهو صفة مناديل سعد، تدليل على عظم مكانة الشهيد عاشة. وفيه إثبات الحدّة لسعد بن معاذ - رضي الله عنه - ، والترضيب في كل عمل يقوب إلى الحنة، ومحاصة الشهادة في سبيل الله.

<sup>1</sup> درواه البخباري كشاب منافب الأنصبال ساب مثافب سنف من مصالا رضين الله عشاء ح 3802 ومسلم. كشاب ممانيال المحابية بيان مين فضائيل سنفد بين مصادح 3408

ان خبرج السيخة أسو محمد القسيين بين مساعود بين محمد بين الفيراة اليفنوي (التوفيي : 516هـ). عَلَيْتِي الله الدي الأرسوجة «محمد رفيس المسايوس الكليب الإسبالاص بعضدي بينيوت الطبعات الثانيات 1883 بن 141 . . . 181

وتمكن إجمال ما سبق ذكره حول أنواع الصور في الحديث النبوي وأغراضها الحجاجية في الجدول التالي :

| الفرض الحجاجي منها<br>مالخ                                                                                             | نوعها<br>لم لم إلى ا | الصورة                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| والم المن والمل على شفقة الرسول عليه الساوم المنافقة على أما وحرمه عنها، وضح المقابن بعدم الاختماد المشهوات. والأهواء. |                      | "مثلي كسئل وحلي استوفد نازا<br>الحديث".                                                                 |
| الإنجاع بفضل كمالة الينبية والترغيب في<br>الأمر.                                                                       | بعسربة أراشارية      | "أسا وكافسان البسبيم في المشديد<br>مكند".                                                               |
| التحذير من الفتن، والحث على لهوم الطاعة<br>والمبادرة تما قبل الاشتغال بالبلاء.                                         | بصرية الوتية         | "بادروا بالأعمال فئا تقطع النيل<br>الطلم".                                                              |
| يىشاخ ئلىنى قىدىسىن وتوير داخاندىنى يكون عليه،<br>قرسول عليه فسيلام وقت تزول الوسى عليه.                               | خنية                 | "آخانا بأني و خل ساسله<br>الجرس"                                                                        |
| التونيب في تلاوة القرآن، وتحويد الجاوي                                                                                 | شعية                 | الفعة أونيت برمازا من مرابع ال<br>دايد                                                                  |
| الحت على الحهاد في سيل نقاء والإعلاص<br>والتحرد في ذلك.                                                                | يمرية + عنية         | من خو معلی اتباس شم، رجل<br>عمدان فریده ای سیبل الله<br>بطر علی مته، کلما سمع هیعه<br>او فرعهٔ طار علیه |

| الغرض الحجاجي متها                                                                                                                                                                 | بوحها          | الصورة                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| تفحيم شأن المساتم، والترغيب أن<br>الصوم، وبيان نضله عند الله.                                                                                                                      | * *            | " المُوْلُ أَنْ السائع اطبِيُّ عِندَ اللهُ<br>تعالى المُوْلِينِ عِنْ السائد أ |
| التحدير من قتل الماهد، وتنبيه القاتل على<br>المصير الذي يتظره حال أقدم على ذلك.                                                                                                    | **             | عمن قتل معاصدًا في يرح والحا<br>الحَنَّة".                                    |
| تكليف فساق النواردة في الحديث تمسيدًا<br>لبعض الأصناف، وتقبيخا لأحرى، والحث<br>على قراءة القرآن، والتحقير من النفاق.                                                               | u,i            | "مَثَلُ اللَّهِينِ اللَّذِي يَلْزُأُ اللَّوَاذَ<br>"مُنتَلِ الْأَنزِغَةِ".    |
| الإضاع بوسود لذة قلية ونسبة للإيمان، والمت<br>على تعهد الإيمان والعبادات القلية التي يحسل<br>تما هذا الالتفاق والإضاع بأن من خلط الإيمان<br>فلم أن بحد في التكاليف عم الزاعة والأس | N/yi           | "دَافَى طَعْمَ الإِمَانَ مِن رَضِي. بِاللَّهِ<br>رئا".                        |
| الإضاع خصول اللمة إلى المعربة لمن تحقف<br>فيه الأمور التلالة.                                                                                                                      | دوب            | اللاثة من الخراجة وهد عرار ملاوة<br>الإنمان".                                 |
| المشيحة والترهيب.                                                                                                                                                                  | گو <b>ل</b> ية | مح مستح حرفي أن يست من طنة<br>معين                                            |
| الترغيب في النوبة                                                                                                                                                                  | لمبية          | * فلهم اعسل على عطابات بماء التنج<br>والنزد"                                  |

|    | الغرض الحيماجي متها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 444 | الصورة                                          |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|
| ğ. | ألفت على الاتماف بهات المات ا | غسة | عن الا ملي ين لا الله ين لا<br>عن الا ملي ين لا |
|    | التقابل على مكانة سعد رضي الله عنه عند<br>الله، ومكانة الشهيد بصفة عامة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 44  | الماديق سعد بن معاد إن<br>المكور مير سها وكون"  |

ومحمل القول أن الصورة في الحديث النبوي لا تكون إلا حجاجيّة، مهما اختلفت صور غظهرها، وأنما تمدّم بتلتلقي، وبنماح وصول الرسالة المرادة إليه، وتمكين المعنى وتقريبه، ودقع المتلقي إلى إعمال فكره وحياله ليكون شريكًا في إنماج المعنى، ومن ثم تبنيد، والعمل به.

وأنما تُمتمّ بتصوير الله في يشكل كامل وصحيح، وأنما قد نأتي مفعقلة مثل حديث : ومثل المؤمن الذي يقيّا القرآن... الحديث، وقد تأتي موجزة مثل حديث : وأنا وكافل اليتيم...،، في استراءاء كامل للمعني.

وقد تبيّن المنتلاف أقباط الصور الحسيّة في الحديث النبوي، وهو ما يتوافق مع اهتمامات حيراً عقور الشخصية، وأتماط التعليم في العصر الحديث الذين بقسمون الأعاط التمثيلة للشخصيات إلى أتماط تمثيليّة بصريّة أو سميّة أو حسيّة، يُعتلف كل تمط عن الآعر في أسلوب تلقي الملومة والتعامل معها، ولأنّ الحديث النبوي موجّه لمخاطبين حاضرين وكونين مختلفي الأنماط والتفكير ولتوجّه، توجب الصورة الحسيّة في الحديث لتركزّ على مخاطبة نوع خاص من المتلقين في كل مرة، دون إعقال الباقين، وهو ما فسيّة الشيرة المتوالد أب

على أنه ينبغي التآكيد على أن علاقة الصورة النبويّة بالحواس ليست علاقة سطحيّة تعني جمره الرؤية، أو السمع أو الشمّ، أو اللمس، أو التذوّق بل قدف إلى استشعار المتلقي الصورة بحاسه من حواسه أو أكثر (1). وهذا الاستشعار هو أول مرحلة من مراحل الانفعال بالصورة، للفضى إلى العمل متصودها.

<sup>1 -</sup> ينظر التعبيد الفدر في الديث النبوي محمد الصباغ الكتب الإسلامي بيرود. ط الأولى 8891. من 885

### خاتمة الفصل الثاني

درس الفصل الذاني الفول الحجاجي في الحديث النبوي باعتباره منحزًا لفويًا دراسة قائمة على الندرج من الحزء إلى الكل، مبتدئًا بدراسة الكلمة (صوبيًا، ثم صوبيًا، ثم معحمياً)، ثم دراسة الجملة، ثم الصورة. للمؤلا

وانهى إلى أن الكلمة كانت موضع خلاف من حيث تعريفها بين الأقدمين والحدثين، نظرًا لتعدد أبعادها (صوتًا، وصرفًا، ودلاليًا، ومعجميًا). وكان التعريف الأهم بالنسبة إلى البحث هو التعريف الحجاجي للكلمة كما ورد عند د.عبد الله صولة - رحمه الله - ، الذي ركز على انفعال الكلمة بكل حمولتها الدلالية والمعجمية والصرفية والثقافية بالمقام والمقال الذي ترد فيه وفعلها فيه.

فتمت دراسة الكلمة من الناحية السوتية في الحديث البوي، ونبيّن أن الصّوت واقد مهم من روافد الحجاج، وإن الألفاظ النبوية امتلكت فدرة فاتقة على رسم صورة سمعية بالغة الدقة والانسجام، كان لها دور كبير في التأثير في السامعين، وأدّت دورًا حجاجيًا مهمًا بما تولد عنها من دلالة إنحائية نابعة من تركيبها الصوتي للتلائم مع معنى الكلمات، فكانت هذه الأصوات بما لها من انتسال وثبق بدلالة الكلمات ومعانيها عاملًا من عوامل الإقناع، ومن عوامل السان والوضوح المؤثر في السياف، وتمكين معنى الكلام وإبقاعه في نفس السامع، واستحدمت باعتبارها سمزة استراتيجية الإقناع في الخديث الشريف.

ولم تقل السبخ الصرفية أهية عن العثرت في تحقيق الإقناع، حيث كان استخدام صبغة صرفية دون عيرها عما استدعاه مقام القول النبوي الشريف، فحققت الصبغة بذلك غايات حجاجية ونداولية مهمة في سباقها، حيث دلت صبغة اسم الفاعل مثلًا في بعض السباقات على الملازمة بالمداومة، وفي سباقات أحرى على تحدد الفعل وتكرره، وكانت للعاني المنبقة من الصبغة عاملًا من عوامل المجاج بما أدته من وظيفتي التوبر أو التوضيح.

وصيغة المبالغة أيضًا من الصيغ التي وردت كثيرًا في الحديث النبوي لتدل على رسوخ الصفة وتكثيرها إما تقبيحًا أو تحسيبًا.

ولما كان المقام يستدعي الربط بين ظرفين أو أكثر في علاقة مشتركة مع ترتيب الأشياء ترتيبًا معينًا في سلم الحجاج جاءت صبغة التقضيل لتؤدي هذا الدور الحجاجي، وعلى المستوى المحسى للكلمة تبين أن بعض الكلمات تحمل طاقة حجاجبة بفضل معاها المعجمي وما يرتبط به من مقتضى معجمي شكّل هوية خاصة للفظة، يحبث كان استخدام كلمة بعينها يستدعي كل المعاني الدلائية والإيجائية المتعلقة بها. وقد وظف الرسول ﷺ بعض الكلمات - كما تبين - توظيفًا حجاجيًا، فكانت الكلمة بفضل تفاعل معناها المعجمي مع مقتضاها مؤتكرًا من مرتكزات المحجج في الخطاب، ولّدت فعلًا إقناعيًا قائمًا على ركن لفوي متين.

وتعرض البحث التاني من الفصل للحملة الحجالية التي تحمل قيمة حجاجية بنفسها وتعرض التاني من الفصل للحملة الحجالية التي تحمل قيمة حجاجية معينة بنفسها حبًا، وبتضافرها مع جمل أعرى حيثًا العر.

فتعرض المبحث للحملة الحجاجية من حيث نسقها، ومن حيث أسلوكها، وتبين أن الجملة في الحديث النبوي التوعد في المبلة في الحديث النبوي التوعد في نسقها وأسلوكها، وتفاعلت عناصرها ومكوناتها تفاعلا حجاجيًا في اطار تداولي، وهو ما حمل هذه الاعتبارات النسقية والأسلوبية تبرز بوصفها استجابة لماسات المتلقين وانتظارهم كشا وتوقا، وتعليم بنغير هذه الحاجات، وباحداث جلفيات المتلقين المعرفية والإدرائية.

قأما على مستوى النسق (الذي هو عالفة للنمط الأصلي أو الدرجة الصفر من الكلام) فقد تعرض لتقلم والتأسيم أو الدرجة الصامية للتقدم والناسم تعرض لتقلم والتقدم والناسم والتقدم والذكر والحدف نقل بؤرة الاهتمام من أحد الطرفين إلى الآخر (المقدم والمؤتمر) ووافعلوف، والمذكور).

وتبين أن من أهم غايات التقديم والتأخير الحجاجية في الحديث الاستجابة لأهداف الخطاب، ومقاصد المرسل وأبات، وإثبات المخطاب، ومقاصد المرسل، ومن هذه الأهداف التشويق، ومركزة الاهتمام حول أحد الطرفين، وإثبات موقف بضورة فاطعة، وغير مؤقف المتكلم من القضية موضوع الحديث، وتؤكيد الفعل وإثبات حصوله بصورة فاطعة، وغير ذلك. وكان وراء كل تقديم وتأخير فعل إنجازي متحقق، مثل : التقرير، والتأكيد، والحث، والتحذير

وينطيق الأمر ذاته على الذكر والمذف، فالمذف يحقق عاية حجاجية مهمة وهي الاحترال في المبنى، والانساع في المعنى، فضلا عن نقل الاهتمام من المكوّن المحلوف إلى مكوّن الحر يقصده المتكلم. ومن خلال الحدف تحققت أنعال إتحازية مثل الترغيب، والتحذير، والتحقير، وغير ذلك وهي أنعال إنجازية متعيرة بتغير المنام، ومقضية إلى غايات تداولية منسحمة مع الأفعال الإنجاز.. المتحققة من الملقوظ.

وعلى مستوى أسلوب الجملة عالج للبحث الثاني أسلوب الأمر والنهي وأسلوب الاستفهام، وتب أن الرسول يُثلُّثُ كان ينوَّع في استخدام صبغ الأمر والنهي للعروفة نحويًا بحسب للقام. وكان ﷺ ." يستخدم الأمر الصريح إلا إذا استدعى للقام ذلك، وغالبًا ما يكون ذلك في مقام التشريع. كما كان تفوع الصبغ مستحمًا لتنوع المحنوى ودرحات الإلزام به أو النهي عنه، فكان هناك الأسر والنهي المستحمًا لتنوع المجنوى ودرحات الإلزام به أو النهي عنه، فكان هناك الأسر والنهي غير المباشر. وتبيّن أن معنى الطلب (الأسر والنهي) يحتلف في الصيغة الواحدة تبعًا لاحتلاف الفرائن اللفظية والسيافية التي تبع حمل صيغة على معنى دون الأحر. وتبين أنه عندماً توافق القصد التداولي مع منطوق الجملة دل الطلب على المعنى الحرق إطلب الفعل، أو طلب الزائد)، ولما كان هناك احتلاف بين منطوق الجملة وقصد المتكلم والسياق التداولي برز المنى المجازع للطلب المفضى إلى الغاية التداولي الأكاردة.

وتبين كذلك أن التعليل - الذي هو من أبرز مظاهر الحجاج، ووظيفة الحجاج الأولى عند تولمين - كان مصاحبًا لكثير من الأوامر والواهي الصريحة مما يدل على اهتمامه عليه السلام بالمحاطّب ونهيئة عقله ووحدانه لتقبل الطلب، والعمل بموجبه في إطار تتاوي خالص.

وقد اتخذ الطلب صيفًا وصورًا مختلفة، مثل الطلب الصريح، والطلب الخارج في ضورة الحبر، والطلب في صورة القصة، مراعاة لمبدأ تداولي مهم، هو مبدأ التأدب، مع ما في ذلك من حمل للمتلقى على الاستحابة للطلب بألطف وجه.

وعالج المبحث الجملة الاستفهامية، واهتم بالاستفهام الحجاجي الذي هو أحد المحاور التي اهتمت بما نظريات الحجاج الحديثة، باعتباره حجة يبحه بحا محتوى الخطاب، وتقرض على المخاطب إحابة عنددة بمليها للفتضى الناشئ عن الاستفهام، فضلاً عن أن الاستفهام يحمل المنلقي شريكًا في إنتاج المحدة ومناعتها، وهو ما يلزمه بالتقيد بحا دون شعور بالقسر والإكراه.

وقد كان للاستفهام في الحديث غابات حجاجية متنوعة، مثل التوكيد والتقرير واستدراج المحاطب نحو النيحة، وتحوين ما يبدو صعبًا أو مستحيلًا من الأمور، وإعداد الآخر وتحبته، ونحير ذلك.

وندكان للروابط والعوامل الحجاجية في كل الأنساق والأساليب المذكورة دور كبير في توجيه عتوى الخطاب النبوي.

وتناول المبحث النالث الحجاج على مستوى الصورة وتبين فيه أن الصورة في المديث الببوي لا تكون إلا حجاجية، مع احتفاظها ببلاعتها وجالها اللفظي، وأنها تحدف إلى تغيير موقف المنلقي الفكري والعاطفي، والتمكين لمدلول الخطاب، أو معالجة وضع قائم، أو شرح حقيقة غيبية، أو غير ذلك بحسب المقام التداولي الذي استدعى الصورة.

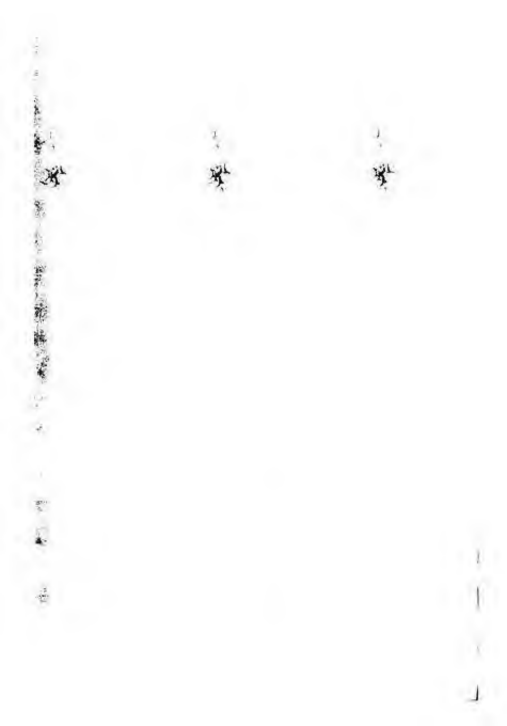
وقد صنف المبحث الصورة بناءً على أشكال تمظهرها الحسى وعلاقتها بالحواس إلى صور اصرية، والمعية، والمية، ودوقية، ولسية، تبيهًا إلى دور الحواس في تلقي المعنى، واستشعار الصورة، ومن ثم الانفعال بحا والعمل بمقصودها. والصورة الحجاجية في الحديث -كما تبيّن - تبع من بعة المتلقين وهيطهم التدافي والمرفي والاجتماعي، وإذا كان سيرل برى أن الجاز يترك في المعنى تغرات سماها الفراغات الدلالية"، فإنه قد تبيّن أن الصورة في الحديث النبوي تركت بحالًا واسعًا للمتلقي للربط بين عناصرها، واستشفاف المعنى غير المصرح به الذي هو المقصود التداولي والحجاجي للضورة، وبذلك جعلت المتلقي شريكًا في إضاح المعنى، ومن أي تبنيه والعمل به،

وما سبق بدل على آن الخطاب النبوي الحجاجي قد وطف الخطاب بكل مكوناته لأداء الوظيفة الحجاجية التداولية، فاهتم بانتفاء الكلمة المناسبة للمقام التداولي (صوفًا، وصرفًا، ومعجمًا)، واهتم بالجملة (نسقًا، وأسلوبًا)، واهتم بتوظيف الصورة عندما تطلب المقام المماز أكثر من الحقيقة، فتحقق بقلك التأثير المطلوب في عقل المتلقي ووجدانه، وثم انتهاضه إلى العمل، والوصول إلى المادات للطلوبة.

وهذه الأموات الحمامية اللغوية لم تكن بمعزل عن الأموات للنطقية التي شكلت الجانب العقلي للحجاج (وهم موضوع الفصل الثالث من البحث)، وتصافرت معها في إشاح عطاب حجاجي متفرد يستثمر بناء الخطاب اللغوي الداخلي، ويستثمر منطقه اللغوي بما يحقق الانتقال بسلاسة ويسر بين قضايا الخطاب الداخلية، وبني مكوناته اللغوية والمنطقية والقواعد والمبادئ الشمولية المعلقة نما بوحه من الوحود.

<sup>1-</sup> بنظر ؛ تَعْلَنِهُ العِبِي صِ 731

# الفصل الثالث أدوات الحجاج في الحديث النبوي



\*

# المبحث الأول منطق اللغة



الحجاج وعمل عقلت في ممارسته، لكنه يعتمد على اللغة في تمثيله، مما بسهم في استثمار قالمي المنطق واللغة بالدرجة الأولى، وهما القاليان الأساسيان في كل عمليّة لغويّة، وفي ذلك ما ينزع إلى تغيير المعتقدات، بل وتوجيه الذهن صوب وجهة محددة الله.

واللغة هي تعبير عن نكر الإسدان عن طريق الألفاظ والكلمات، وهني وسيلة التفاهم بين البشر في كل مكان وزمان، فهي فإنه وظيفة الصالية وتعبيرية، وبدونها الأنكون هناك تفاهم ولا أتناطب ولا تعلم ولا تقدم في والفكر، هو المضمون الذي يحويه قالب اللغة. فأللغة هي وسيلة التعبير والتفاهم، والمنطق هو العلم الذي يعتبط نواعد الفكر ليحبه الزلل، ويصونه عن الخطأة.

وقد عبّر الألمان ماكس مولر Max Mullen) عن العلاقة الوثيقة بين الفكر واللغة بقوله : وإن الفكر واللغة تثابة وجهيق قطعة العملة النقديّة، [44].

أما السوفسطانيون فقد أكى اهتمامهم باللغة ويقوّة الكلام النابع من قوّة الفكر إلى الاهتمام بفرّ الإقناع، لما بين اللقة والفكر من علاقة وثيقة هم، فضياغة الحجج المنطقيّة العقليّة تحتاج إلى لعة مؤثّرة قادرة على إيصال الفكرة والإقناع بها، قلا قيمة لفكرة صحيحة دون صباغة معرّة، ولا عبرة يصياغة مؤثّرة دود فكرة صحيحة

وكما يؤثر الفكر في اللغة تؤثّر هي فيه، فاللغة تحسّم الفكر عندما تحتصنه الحروف والكلمات، ثم تنقله ثانية من المستوى التحسيميّ إلى المستوى المجرّد، واللّغة هي والفصل الأول في نحويل الفكر من مكر عيانيّ لصوى بإحساسات، إلى فكر محرّد، وهذا والحقّ دور محطوه 16.

والواقع أن تتناك علاقة مطردة بين دقة التفكير ووضوح التعير، فكلما فرنقت العلوم ازداد الفكر تقدمًا، وزادت الحاجة إلى النَّقر في اللغة من حيث هي أداة التعير، لتؤدَّي مهمّتها في نقل العلم وحفظه (أ. وقد عبَّر أحد الفلاسفة الحدثين عن علاقة الفكر باللغة بقوله : إنَّ ، جميع العمليات الفكريّة مهما كانت درحة تعقيدها لا يمكن أن تُمارس إلا بواسطة اللغة، (أأ)،

<sup>1 -</sup> استرائه دیات الاطاب ص 242

غ ، ينظم : علاقة ق التحليق باللغية عنب قلاب قة السيلمين حسين بشيور صاليح. دار الوقياء لعقبا العقبات والتشير الاست كندرية الطبعية الأوليس 2003 من 144.

<sup>3 -</sup> ينظير : للتطبق التسوري والرياضي فرامنية فقيلينة لتطوينة القيناس وفلسنفذ اللغنة. د محميد عزييز نظمين مسالم الكنيب الفرسي اخديث الاستكتبرية. د. ط. 2002 من 48

ه - السابق الصنحة بضبها.

ة . يتطر السابق مر 152 ·

٤ - الاستُق السوري والريادس وزاسة كالشية لتجلية القياس وفلسفة اللغة ض 47

<sup>7 -</sup> ينظر السايق من 52

ا عاقة التعلق باللغة عند فلاسفة السلمين ص ١٩٤٠

واللغة باعتبارها نظائبًا متكاملًا لها القدرة على توسيه كل العمليات العقليّة، وهو ما حدا بماير إلى أن يعرّف الفول الححاجيّ بأنّه وكلام العفل الذي يدرك نفسه في كل أبعاده، دون أن يحدّه اتجاه عصوص، إن اللغة هي العقل المتكلم، "!

والبشر يشتركون فطريًّا في استعمال مدة آليات منطقيّة واعتباطيَّة في إنشاء الكلام وتأويله، وبذلك يحصل التفاعل والتفاهد والتواصل، وكلما كان المتكلم فادرًا على التوسيار ما بناسب المتلقين من هذه الم الآليات كان لحطابه وقع أكبر عليهم، استمالة، أو إقتاعًا، أو تعديلًا لموقف، أو تغييرًا لسلوك، أو دقعًا إلى عمل، أو نحو ذلك<sup>20</sup>.

وواذا صبح أنَّ اللغه هي مادة الحجاج، صبح معها أن الفكر هو الآلة التي تقوم بتحديد المبادئ والقواعد، داخل أنساق تصوريًّة تعبَّر عن العلاقات التي تنتظم تلك المبادئ والقواعد... وأنَّا كانت الآراء التي نُصاغ باللغة فإنحا جميعًا تخضع لنفس قوانين الفكر ولنفس مبادئ المنطق، وكما تُستخدم اللغة للتعبير عن الآراء المحتلفة، تستخدم هي أيضًا نفس قوانين الفكر والمنطق، وهو ما يعني أن اللغة تخضع لبنية استدلاليًّة داخليّا استعمل قواعد المنطق وتوانيته نفسها، فيتولّد عن ذلك منطق خاص باللغة يستثمر ثراء اللغة بمكرناتها اللسائية، والسياقية، والمنطقيّة لإنتاج منطق حاص عنا هو (منطق اللغة).

والمنطق علم يبحث في المبادئ العائدة للتفكير الصحيح الذي يتم بواسطته الانتقال من قضايا يُقترض صدقها إلى النتائج اللازمة عنها. وبحاله الفكر الإنساني من حيث الشروط التي تحمل الفكر ضحيحًا، وحاليًا من التناقض في جميع عملياته 8.

وقد أُطلقت على علم المنطق العديد من الألقاب، مثل ؛ علم الميزان، وحادم العلوم، ورئيس العلوم، وكانت أكثر التسميات دورانًا على الألسنة، وأكثرها استقرارًا (علم المنطق).

وكلمة المنطق في العربيّة مصدر ميميّ مشنق من النّطق أي ؛ الكلام "، وهو التكلّم بأصوات وسروف تُعرف بما المعاني".

<sup>1 -</sup> عندما تتواصل نغير ص 246

<sup>2 -</sup> يتظر: السابق من 88.

<sup>3 -</sup> لسلق الصفحة نفسها

<sup>4</sup> ينظر: الصابق ص 88.

<sup>5 -</sup> ينظر: مدمل إلى المنطق الصوى محمد مهران دار الثقافة للنشير القاهرة. و. ط. 1914. س 7.

ة - كشاف اصطلاحات الفتون ح 1. ص 44.

<sup>/</sup> سحتر السان العرب ع ١٥٠ س ١٥٥ مادة الطق)

الا الماموس البينة ج 1 من 200. بادة مطور

وفي اللغة اليونائيَّة تدل كلمة (لوغوس) على الفكر والعقل، وشاع استعمال الكلمة عند اليونان للدلالة على علم الجدل والحجاج"!.

وقد تناول الفلاسفة المسلمون المنطق بالشرح والنسبيط والنّقد والنّصويب، وأضافوا إليه الكثير بعد أن نقلوه وترجموه عن اليُونائية <sup>19</sup>. وقد اتصل المنطق في الفكر ألإسلامي بالعلوم الإسلاميّة والشرعيّة واللغويّة والعلوم الكِيلامِيّة <sup>19</sup>.

ومن تعريفاته عند الفلائسية العرب ، ما عزفه به ابن سينا بألَّة : وعلم يُتعلّم فيه ضروب الانتقالات من أمور حاصلة في ذهن الإنسان إلى أمور مُستحصلة "، وعزفه الغزالي بأنه : والقانون الذي يميّز صحيح الحدّ والقياس عن فاسدهما، فيتميّز العلم اليقيني عمّا ليس يقينيًا، وكأنه الميزان والمعار للعلوم كلها، وعرّفه الشريف الحرحاني بأنّه وآلة قانونيّة تعصم مراعاتها الدّهن عن الخطأ في الفكر، فهو علم عمليّ آلي، كما أن الحكمة علم نظريّ غير آليّ، فالآلة بمرلة الجس، والقانونيّة عرج الآلات الجزئية لأرباب الصنائع، "، وعرّفه التهانويّ بأنّه : وعلم بقوانين نفيد معرفة طرق الانتقال من المعلومات إلى المحمولات وشرائطها، يحيث لا يعرض الغلط في القكر، "!.

ويُلاحظ أن هذه التعريفات كلُّها تنظلق من وظيفة المنطق، ومن اعتباره وسبلة تفكير، وقداة تُنقل المعلومات.

أما عن وحه المناسبة بين المعنى الافوي والمدنى الاصطلاحي المنطق في العربية، فقد قص النهانوي رأي المناطقة في ذلك بقوله : «إما شمى المنطق الأن التطق يُطلق على اللفظ، وعلى إدراك الكليّات، وعلى النفظ، ويسلك بالناني (أي الكليّات، وعلى النفظ، ويسلك بالناني (أي الإدراك) مسلك السداد، ويحصل بسببه كمالات الثالث (أي النّفس) اشتق له اسم منه، (ألا ما يعني أن النّطق يتعلّق بالإدراك الذي هو أمر عقليّ تحالص، فيكون المدلول اللغويّ لكلمة المنطق في العربية بذلك دالًا على العقل والكلام، كما هو مدلول كلمة (اللوغوس) عند اليونان.

<sup>1 -</sup> يتطر: علاقة للتطق باللغة عند فلاسمة للسلمين ض 27

<sup>2-</sup> ينظر: مدعل إلى النطق الصوري ص ١١.

<sup>3-</sup> ينظر: للنطق الصوري والرياضي دراسة كليلية لتطرية الغياس وفلسفة اللغة. ص 49

<sup>4-</sup> الإنسارات والتنبيق ات. أسو على ايسن سبينا. منع شيرح نصيبر الديس الطوسني. فقيدق : مسلومان ديسان دار للعبارف. القاهيرة، ط 3. د د. ح). ص 127:

<sup>5-</sup> مقاصد لفلاسفة, أبو حامد لغزالي. غنيق :محمد بيجو مطبعة الصباح بمشق الطبعة الأولى 2000. ص 13.

<sup>5-</sup> التدريقات ماءة (النطق) ص 185 - 186

<sup>7 -</sup> كشاف اسطلامات الغنين ج1. ص 44

<sup>8 -</sup> السَّابق ع 1 ، سَ 44

أما عند غير العرب فقد وضع أرسطو علم المنطق في صورته الكاملة، لكنه لم يعرّف كلمة (المنطق)، ولم ترد في كتاباته، وإنما أطلق عليه اسم (العلم التحليلي) أأي: الذي يحلّل العلم الل مبادئه وأصوله.

أُ وَأَوْلُ مِن وَضَعَ مِصَطَلَحَ (المُنطَقَ) هم الشيَّاحِ المِشَاؤُونُ مِن أَسَاعُ أُرْسِطُو، حَبَّ انتشرتُ المَنْ فِي كِتَابَاقِمَ كُلِمَةَ (المُنطَق)، ثم المُؤْمِدُت تَدَسَلُ فِي لفظ كُلُّ العلوم، بللغُمِّيْرِ أَن المنطق علم كُلُّ العلوم، وأن عناصره ومبادئه تنظيق على كُلُّ العلوم.

وقد ساق المناطقة والقلاسفة الكثير من النعريفات لهذا العلم، نظرًا لنداخله مع كثير من العلوم، فتعددت تعريفاته بنعدد حقوله وزرايا النظر إليه، ومن هذه التعريفات تعريف كينز للمنطق بالنظر إلى طبعته وموضوعه، ويكونه علما يهتم بوضع معايير التفكير الصائب بأله العلم الذي يبحث في المبادئ العامة للفكر الصحيح، وموضوعه على الأخص البحث في تحديد الشروط المني بواسطتها يصبح الانتفال من أحكام فرضت صحتها إلى أحكام أحرى ثلزم عنهاه أقد وعرفه النيلسوف الألماني (كانط) باعتباره صناعة نظرية بأنّه وعلم القرانين الضروريّة للذهن والعقل بوجه عام "، وعرفه جيفونز بأنّه وعلم قوانين الفكر « " .

وتتحلى وظبقة علم المنطق من خلال اهتمامه بالتفسير الكيفي للإشارات والتصورات (6) وتيامه وبإنتاج القرائين التي تُعرف بما الممجح محيحها من فاسلها، وهو بالنّظر إلى علاقته بالعالم الخارجي ميزان الصدق والكلب (5).

وتبدو مهمته الرئيسة - كما ذكر ابن سينا - في عصمة الفكر عن الحطأ، والإعانة على النفكير السميح، وفي كونه يبحث عن صحيح الفكر وفاسده، ويبحث في قوانين الفكر وإشكاله،

ا - يتطبع القطابة أرسيطو ترجمية عيب الفيادر الفتيتين أفريقينا الشيرق البنار البيتساء د ط 2008. ص 26. ومدخيل إلى
 المنظيق الصيوري ص 8.

<sup>2 -</sup> ينظر: مدخل إلى النطق الصوري ص 4

<sup>3 -</sup> السابق ص 16.

<sup>4 -</sup> النطق المسوي والرياضي دراسة خليلية لنطرية الغياس وفلسمة اللغة. ص 32.

<sup>5 -</sup> السابق الصفحة نفسها

<sup>6+</sup> يتطر السابق ص 11

١٥٥ النطق باللغة عند فلاسعة للسلمين ١٥٥

<sup>8 -</sup> ينظر : السابق ض 30 : 11:

كما يعين على تكوين ملكة التفكير الناقد، والقدرة على الحكم على صواب النفكير أو عطاء، والتعرّف على مستويات الاستدلال، والانتقال بواسطته من المعلوم الى المحهول"، والكشف عن الحقائق، وإقامة البراهين عليها.

والمنطق ضربان : صورى، ومادي. أما المنطق الصوري : فهو الذي يبحث في الأحكام والمنطق ضربان : صورتما، بصرف التطفيراعن مادتما، ويُطلق عادة على منطع والسطو، أو على المنطق القياسي بوحه عام.

ومن ضروب المنطق الصوري (المنطق الرمزي) لأنّه يبحث في القواعد العامة، والرموز الدالّة عليها، ويُسمى أيثًا (المنطق الرياضيّ)، لأنّه يمزح بين المنطق والرياضة، والمنطق الرياضيّ منطق يعتمد على طائفة من الرموز والإرضادات لأداء المعاني والأحكام، بدلًا من الألفاظ والمبارات، اتّقاءً لغموضها والتباسها، وهو لا يخضع تقوانين معينة.

أما المنطق المادي: فهو الذي يُعنى بالبحث عن مادة البرهنة كالفرض والتحربة ١٠٠٠.

#### أولًا: المقصود بمنطق اللغة

يرى الذكتور أبو بكر العزاوي أن النصل أو الخطاب بشتمل على عدّة علامات منها العلاقات المنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة، فالمنطقيّة من المحجج والتناتج التي تقوم بينها أتماط مختلفة من المحجج والتناتج التي تقوم بينها أتماط مختلفة من المحجج في الله الملائق، فالحجة، والتنجحة، والتنجحة فقضي إلى دليل آجر، وكل قول يرتبط بالقول الذي يسبقه، ويرتبه القول الذي يعلوه. بمعنى أن هناك علاقات منطقيّة ودلاليّة تكوّل البنية للنطقية للنصل مثل : علاقات الشرط، والسيبيّة، والاستلزام، والاستناج، والتعارض. أي أن هناك مايستي بمنطق الخطاب أو منطق اللغة الطبيعيّة، وهذا المنطق تضبع وظيفته المحاجريّة من خلال ربطه بالمتكلم، والمخاطب، وملابسات السياق التحاطييّ والاجتماعيّ الماء اللها السياق التحاطيّ

وقد أكّد الباحث حبيب أعراب هذه المنطقيّة للغويّة بقوله وأنه مهما حاولت الأنساق البرهانيّة أو الاستدلالات العقليّة أن تبتعد عن نموذج النسف اللغويّ أو المعقوليّة اللفظيّة، فإن هذه الأخررة

<sup>1 -</sup> ينظر - التعلق الصوري والزياصي دراسة غليلية لتعقرية القياس وفلسفة اللغة. ص 40 - 41.

<sup>2-</sup> ينظر: العجم الفاسمي مجمع النفة العربية يحبر ص 194

ا بنظر: اقطاب والحجاج من 18 - 19.

نبقى هي المرجعيَّة الأولى لانستغال العقبل وعملياته، وهي الأكتر شبوعًا رمزيًّا وتواصليًّاه ". ويسمّ ذلك بطريقة عفويّة وتلقائيّة غير واعية <sup>69</sup>.

فالأفكار والماني يمكن التعبير عنها بواسطة منطق اللغة على شكل مقدّمات وتنافج حجاجيّة فيتفاطع بذلك واستدلال العقل مع حجاج التلفظ والتخاطب بوجه عام "".

فمنطق اللغة إذن بمكر أستشفافه من خلال القطر في التلاحم الخاصل بين الدال والمدلول، وبين الصريح والضمئي، وبين الحنيقة والهاز، أيًّا كان شكل العلامة التي تنظم منطق الخطاب (استلزاميّة، أو سبيّة، أو استنتاجيّة، أو فضويّة، أو غير ذلك).

وقد استخدم الرسول على المحاج اللفوي بالاعتماد على قواعد المنطق من حيث هي قواعد النفكير السحيح، على أن مذا لا يعني أن الحجاج البي هنا على حجة عقلية اللسمة، وفق المفاهيم التي سادت في نظريات الحجاج الأرسطي أن وإنما هو حجاج بتكئ على اللغة الحاملة للحجج والراهين، فالإقناع - كما يقول أرسطو يحدث ومن قبل الكلام نفسه، فحيل نثبت حفًا أن ما نرى حفًا من الإقناعات في الأمور المفردة، أي أن الإقناع يحدث بواسطة القول نسب بعيدًا عن أية أدلة عارجة، إذا أثبت المتكام المفيقة كما يراها بالمحج المقنمة النابعة من القول، والناسبة المحالة المطلوبة في إطار ما العرف عند علماء الحطاب من اللسانيين بالمنطق الذاخلية.

وهو حساج عفاد من المنطق اللغوي الذي يمكن للسحاطب إدراكه بسر وسهولة إذا ما طني فإعد التفكير الصحيح، وامتلك الكفاية اللغويّة اللازمة. وينمّ الانتقال فيه من مستوى لغويّ دلالّ منطقى إلى مستوى لفويّ دلاليّ منطقيّ احر في استرسالٍ للنتائج والأسباب،

و . الفيهاج والاستدلال الفيهاجي إمغال؛ شمن الفيهاج مفهومه ومجالاته. ج 3. ض 55.

<sup>2-</sup> ينظير (الاستدلال اللغنوي عنب الأصولينين) مقارسة تداولينة اهتبالة. يديني رمضيان الفهند العاقبي للفكس الإسناة و مجلتة إنسلامية القراسة العند

Mix tr-set org/resources/elittleilit\_articles aspradad-788eattD-17, 73

إلا يعدد كال الليواجي اضطال! صمن المجاح مشهوسة وسيالاند ج 3. ص 60.

<sup>¢ -</sup> ينظر: السياق وتوجيم الألة النص س216.

<sup>5 -</sup> المعلقية الترجمية الغربية القدينة. تعر 18.

#### ثانيًا: مسالك منطق اللغة في الحديث النبوي

تعددت مسالك هذا المنطق الموصول بالحجاج في مدؤنة الدراسة، ومن هذه المالك :

#### أ / منطق الانتقال من الخاص إلى العام

الخاص عند الأصوليين هو تهايكل لفظ وضع لمعنى معلوم على الاخيادي؟. وهو عند المتطلبين: كون أحد المفهومين أقل شمولًا من الآخر، إما مطلقًا أو من وجه واحد، ويبتلنى ذلك المفهوم عاصًا. والشيء قد يكون خاصًا بشخص واحد، أو يكون خاصًا بعدة أشخاص. فالخاص إذن تقبض العام، وهو ما يشمل نوعًا واحدًا، أو فردًا واحدًا، أو عددًا محدودًا من الأفراد. والخاص أبضًا هو : ما بصدف على حالة واحدة أو على عدًة حالات من نوع واحده.

أما العام فهو في اللغة الشامل، وهو خلاف الخاص 19. وهو عند الشريف الحرجاني : «كون اللفظ موضوعًا بالوضع الواحد لكتير غير محصور، مستغرق جميع ما يصلح له. 10.

وتطلق على كلّ ما يتناول أفسرادًا متفقة التحدود على سبيل الشمسول. وتُوصف به الألفاظ والسماني، والقضايا والأحكام<sup>69</sup>.

والعامُ عند المطلبين فسمان : وجمعيّ واستفراقيّ. فالجمعيّ مو الذي يُطلق على جمله أفراد منشاهين يؤففون كلّا واحدًا، كحيش، وشعب، والاستغراقيّ : هو الذي يدلّ على كلّ فرد من هؤلاء الأفراد على حدة، مثل كلّ حنديّ، أو كلّ مواطن ا<sup>68</sup>.

وَلَ هَذَا الْمُسَلَّكُ الْحَجَاسِيِّ يَعْلَلُقَ الرَّسُولِ ﷺ باستخدام منطق اللغة الحجاجيّ من عَيِّنَهُ -اصَّة بانحاه العام، ليُؤسِّس لقاعدة عامة يصحّ الاحتكام إليها في كل العيِّنات المُشَابَة.

وبمكن بيان هذا الانطلاق من المعنى الناص إلى القاعدة العامة من حلال الجدول النالي :

ا التعويضات. ص 82

<sup>7-</sup> بنظر: العجم الفاسفي حميل صليبا.ج 1: س 514.

الفجيم الوسيط أغيرج الطبعية: إيراهيم أبيس وأسرون دار إدبياء القيرات العرسي بينوت الطبعية الثانيية دادرج 2
 منابة اعتزار

<sup>120</sup> maryale | 120

ا مطر: المجور الملسقي جوبل صليبارج 2 ص 49

ا السابق الصعمة نفسها

| القاعدة العامد                         | البحني الخاص                                                                                                                                          |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وجوب مراعاة أحوال الثامن والرفق        | 1- قوله ، "إن لاقوةٍ إلى الصلاةِ، وأنا أربدُ أن أطوَّل                                                                                                |
| عمر، وعنوم شفقه \$5 وأمته.             | فيها، فاسمَعُ بْكَاءَلِعْسِيْرُ، فَالْمُؤَدُّ لِ صَلاقِهِ كُرَاهِيْهُ أَنْ أَشُلُ عَلَى -<br>اهم.<br>آتر."                                            |
| أداء حقوق الزوج الميان من الطوع        | 2- نوله غلا الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                         |
| يائحي، فالأول واحبأ، ولثاني مندوب.     | يانيم. ولا تألن بن بنت إلا بوانيم وما النَّنْتُ مِنْ تَلَقَّةٍ مَنْ خُرِّ<br>النوء فإنّا يُؤنِّي إنّه شعارَة" .<br>النوء فإنّا يُؤنِّي إنّه شعارَة" . |
| يقع الكبر والكن والعمل خو من سؤال      | 3. قول \$ : "ماكل اعد شعاط حوامن أن ياكن من عمل بده، وأن                                                                                              |
| الناس ، ولأحد بالأسباب لا يناق التوكل. | اين عقد دنود حديد فسداع كان بأكال من صلي يامة" .                                                                                                      |
| العاراء من حنس العمل                   | إلى فولد الله : "أن علم فيذ شو بن الأرض فؤله بن سع أوسيل".                                                                                            |
| الظليل عبور من العدم                   | ده.<br>۱۶. مود پري "باستاه طلسفات، با تعترف معلواً النازها ولو فريس عام" .                                                                            |
| اليَّ الصادقة سب ل حصول أخر            | <ul> <li>الله الله الله الله الله الله الله الله</li></ul>                                                                                            |
| الأمر المطلوب وإن لم يُفعل.            | فلتُهدي، وبدُ مات على قرائده "                                                                                                                        |
| مصارته فلسنم ولو بأقل أنواع الصارده    | 7. قوي چې ا ترزا کال نونا لو هـ ته هيئوند لو دان هيئول مسمعنا، وانفاد                                                                                 |
| مكروها                                 | ره<br>ال بيتا" .                                                                                                                                      |
| مصابقة المسلم والشويش عليه أتعاء أهاء  | الله المواد الله الله المال ومن ولذي اللصالي ماذا عليه، لكان أن                                                                                       |
| العادات من سيء الأحمال.                | يقت اربعين حيوا قد فن أفتائز بين يديه"                                                                                                                |
| the second second second second        |                                                                                                                                                       |

<sup>2 -</sup> روله البحاري كتلب النكاح ياب لا تأثن المرأة في ببت زوجها لأحد إلا باؤنه. ح 5195.

<sup>3 -</sup> وإذ الخاري كتاب البيوع باب كسب الرجل وعمله بيددح 2072

<sup>4 -</sup> رواه المخساري كشاب الطالع والقصيب بناب إليم صن طليم خييناً بين الأرض ع 2450. ومستام، كشاب المستقالة بناب المستقالة بناب المستقالة بناب المستقالة بناب المستقالة بناب المستقالة بناب المستانية عنداب المستقالة بناب المستقالية بناب المستقالة بناب المستقالة بناب المستقبل المستقبلة بناب المستقبلة بنابة بناب المستقبلة بنابة المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بنابة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بنابة المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بنابة بناب المستقبلة المستقبلة المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة بناب المستقبلة المستقبلة

ي - يواد التحفري كتاب الأسر بلد لا تأثين بدارة فارتها ح 2017، ومسلم كتاب الزكاة باب اقت على الصدقة ولو بالقليل ح 1630 - - واد التحفري كتاب الأسر بلد لا تأثين بدارة فارتها ح 2017، ومسلم كتاب الزكاة باب اقت على الصدقة ولو بالقليل ح

<sup>6 -</sup> رواه مسلم كنان الأورار باب استحمام وللب الشهادة في صبيل الله تعالى ح 1909 7 - رواه البصاري كتباب الأفاق ساب ماجناء في التي وم التيبئ والنصيل والكسرات ح 855 ومستلم. كتباب المصاحب ومواضيع التحيلات بناب تهني مين أكل تومنا ويتمث أن كرابنا وتحوهنا، ح 654.

<sup>8.</sup> وأن البحان كتاب النسلاة باب إلم اللزبين بدي المسلم ح10 ومسلم كتاب المسلاة باب منع اللزبين بدي المسلب ح 501

في الشواهد السابقة كانت الدلالة التداوليّة للحديث خاصّة، وتعالج معنى مفردًا، وحالة عاصّة، لكنّه ينطبق في الحقيقة على كلّ للعاني والحالات المشابحة، بحيث يصبح استخلاص معنى عام وشامل في شكل قواعد سلوكية للفرد والجِماعة.

وهذا المعنى العام امكن تحديده من خلال الاحتكام إلى السياق، وليس بواسطة مفهوم الدلالة الانطاعة إلى العديث الأول على سبيل المقال فيل في سياق التحقيف عن المسلم المسلمات الناء الصلاة، والحديث النابي قبل في سياق الشبيه على حق الروح، والمديث الثالث قبل في سياق الحث على العمل والكسب الشريف.

والممنى يحتكم أولا و آخرًا إلى قصد المتكلم الله ، فمقصوده الله في الحديث الأول تعليم الناس وإرضادهم إلى التوفق بالناس حتى في أمر العبادة ، وفي الحديث الثاني قصد الله الحفاظ على أواصر الأسرة المسلمة من التفكك والانحيار يسبب الإهمال أو النسك أو العفلة عن مراحاة الحقوق. وفي الحديث النائث قصد بالله إلى تكوين مجتمع مسلم عامل مكافح، ينهض باقتصاد أمته ، ولا يكون عالمة عليها ، وبعلم في الوقت نقسه أن العمل من الإنجان.

#### ب / منطق الانتقال من الذاني إلى الموضوعي

يقصد بالفاق: : ما يخص الشخص دول غيره، ويطلق على معاني: منها : الفردي : وهو مايخص شخصًا واحدًا، ومنها : الداخلي : وهو الموجود في الذهن، ويقابله الخارجي والتحريبي. يمنها : الظاهر والوهي، كالإحساسات المائية التي يتوهمها الشخص من نجر أن يكون لها في العالم الخارجي سبب يحدثها، ومنها : ما يخص العقل دون سواه ، كالأمور النفسيّة والمعنويّة ".

أما الموضوعيّ : فيقابل الذاتي، ويدلّ على ما يكون صحيحًا بالنسبة إلى جميع العشول، لا بالنسبة إلى عقل دون أحر<sup>49</sup>.

والمقصود بالفاق في هذا المبحث الحديث الذي وُجّه إلى فرد أو أفراد دون غيرهم لمعالجة تحرية ذائيّا، وموضوع ذاتي يهم المنفي حاصّة. غير أن هذه النجرية الذائيّة يمكن الانتقال منها بواسطة منطق اللغة إلى تجرية عودجيّة تقع في دائرة الاهتمام العام من قبل كل المسلمين، ويُفاد منها حكم موضوعي يهمّ جميع المسلمين.

١ - ينظر العمم التلسعي جميل صليباً ج 1. ص 582.

<sup>2 -</sup> ينظر السلق ح2 ص 448

#### ومن الشواهد على ذلك :

| التجربة التوضوعية التفادة منها                                                                                                                | التجرية اللاتية                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بالغزار من حيل قدمل : (ميدا فرحة)                                                                                                             | للمرا<br>1- أن رسول الله عالم قبل الحسن من اللي ومنته الأعراض حاسم النميدي<br>حالت عندل الأعراع : إن لي عشرة من الولد ما قلت منهم أحدًا، فنظر إليه<br>رسول الله علله تم قال : "من الا يرسم الا ترسم"                                    |
| مراعمة حقوق المبلر، ومكارم الأصابي تحلق<br>الأتمان السلمان وتحصل تدامضة المنسع:<br>(مبلأ الإحساد)                                             | 2- مِن أَيِي فَرِ - رضى الله عند - قال ؛ قال أي رسول الله ( : "يا أبا مرّ ا<br>( )<br>إنا طلعت مرقاء فاكير مامه، ومتحدّ جودان " .                                                                                                       |
| قد يكون الحمر فيما طاهره الشتر، وفي<br>كل فنما منحة، والأمير ثمكم عليها<br>بتانحها والمرض لا يطواهرها. والمرض<br>تخفيف من الذوب: (مبدأ السبر) | 3- أذ رسول الله على وحمل على أم الساعب، أو تم المست. فقال من أد أد المست. فقال من أد الم المستب الم أم المستب المراون ؟ "قالت : الحقى. لا يارك الله فيها. فقال : "لا تشتى الحشى فإنما ألمجت حطابا من أدم. "كما أذهب الحكم حدث المديد" . |
|                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                         |

ا - رواة البخاري كتاب الأدب باب رحمة الولد وتقبيله ح 5997 ومسلم كتاب القضائل باب رحمته ؟؟ بالمبيل ح 2) (8

<sup>2 -</sup> رواه مسلم. كتاب البر والتعلة والأناب باب الوسية باغار والإحسان اليه. ح 2525

لًا - رواه مسلم. كتاب البر والسلة والأداب ماب تواب للؤمن فيما يصيبه من مردن أو حزر أو صو ذلك ح 2575.

| التجربة الموضوعية القفادة منها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النجرة الذائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ر المدور من التعرّض ليسوء المعرض المدود المعرض المدود المعرض الم | 4- عن صبغة أم طونون رضى فله عها أها جارت رسول فل 35 أورق، وهو<br>شكرت في فلسسجد، في التشهر السوام وسر المحاليات و تحد الله عدمة<br>ساعة بن الديدة، الم فاست تقلب، القدام سها السيل على تقليما، حيى بنا<br>باحث باب فلسحد، الدي عبد مسكن أم شلفة وزج الدي 35 ، نثر<br>بهما رحلان بن الأنسار، فتلكما على رسول الله 35 ثم لقذا، فقال فحما<br>رسول الله 35 " على وشاركما، إلها حي صبغة بست نهي قالا :<br>سحاد الله با رسول الله وكثر علهما ما قال ، قال : أن الشيالات بتري من<br>الى تدم ناخ الله ، وإل حدث أن تورشها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الحلم في عرض الحق، وارفق في تطيم<br>الحاهدل سدناة للاستجابة ; رميدا<br>الموطاة الحسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5- عن معتوبا بن الحكم لسلمي رضي علد عد قل: بنا أنا أسلّي مع رسول الله<br>الله إذ عطس رحل من الديد قلت : رحمان الله إ ومان الدي المسلومي قلت : و وأنكل أليه الما علكم عطود إن الاسطوان بالديم على قد عدم طله  وأنكل أليه الما على سخت ها صلى رسول الله الله في هو وقي الما لحث  المثلا قبه ولا عدد أحسر تعليدا مد نوافد إما كان ولا ضرى ولاسمى قال:  وأحد السلالا لا يسلّع دها شي السركان قلل في المو قسية والكرا وقراء  المراق الله الله المسلّم دها شي السركان قلل في المو قسية والكرا وقراء  المراق الله الله المسلّم الما المالية الله المالية المالية المالية المالية المسلة والكرا وقراء  المراق الله المسلمة المالية الم |

<sup>1 -</sup> وقاه المختري كثاف الأصب الريالتكوين والتسبيح عليه التعميين ح 219 ومساعي كتاف السبلام بنايا بي ان أنم يستعي الدر أواج كالبا بالمرأة وكانت زوجة أو محرفنا لنه أن يتنول منده فلانت ح 219

<sup>7-</sup> ينظر: صحيح مسلم بشرح الإمام النووي مج 7 ج 14. مر 156.

<sup>597 -</sup> رواه مسالم كتاب للساحد ومواضع الصلاة بان قرم الكلام في الصلاة ح 597

| التجربة الموجوعية المفادة منها                                | التجربة الذائية                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا<br>الأحادي الكرمة وليل الإمان<br>الأحادي الكرمة وليل الإمان | ا<br>6-أن وسول الله مخذ مرّ على رصل من الأنصار وهو يُسطُ أساه<br>المراز<br>أن الحياء فقال رسول الله على : وقد ذين الحيامات الإيمان" . |
| سيل بل الحلة : وسعاً ﴿ الله ،                                 | لِي الحياءِ فقال رسول الله ﷺ : وقد فإن الحيام الله الإيمان" .                                                                         |

كل الشواهد السابقة كان قما سبب ورود، وقبلت في مقام تناولي معين، وكانت الحادثة خاصة بافراد بعينهم، غير أن توجيه الرسول فلا وإرشاده لم يكن مقصورًا على الحادثة، بل يمكن استخلاص تجربة موضوعيّة منه يستغيد منها كل أحد، من خلال جملة من المبادئ الساوكية العامه التي تنظم علاقة الفرد بنفسه، وعلاقته بغيره، مثل : الرّحمة، والإحسان، والقير، والتوقي، والموطئة الحسنة، والحباء، وهي كلها غايات حجاجية بهادف إليها خطاب الرسول في تشكّنه من الغاتي باتجاه الموضوعية.

ذكان الله يقصد في كل مرة إلى معالجة التجربة الذائية للمنافي الأول، لكنّه كان يُضُمن حديثه ما بخرج بالحطاب من تطاق الذائية العنبق، إلى تطاق الموضوعيّة المتسع، وهو ما يتناسب مع عللته الخطاب النبويّ، وإنسانيته، وصلاحيته لكل زمان ومكان.

#### ج/ منطق التنابع اللزومي

ويُقصد به أن يكون الحديث الشريف مشتملًا على قضايا متعددة، تتنابع تتابعا خطيًّا منطقيًّا، في مقدّمات متسلسلة أحد بعضها يرقاب بعض، بحبث تفضي كل مقدّمة إلى الأخرى، وصولًا إلى التبجه. وقد نكون هذه التبجة مذكورة في أول الحديث، أو أحره، أو غير مذكورة صواحة، لكنها مُستلزمة عقلًا عن كل المقدّمات المذكورة.

<sup>1 -</sup> يهاد المحلي كناب الأرب عاب المعاد ح 118 و ومسلم كناب الأبان باب بيان عدد شعب الأبان ح 36

ومن الشواهد على ذلك :

- قوله 寒 : ولا تَدْخُلُونَ الحَنَّةُ حَتَّى تُلومِنُوا. ولا تؤمِنُوا حَتَّى تُحَاتُوا. اؤلا أَدْتُكُم عَلَى شي؛ إذا فعلتُموهُ تحاتيتُم ؟ أفشوا الشلامُ سِنَكُم، ١٠٠٠.

الحديث مقستم إلى عدَّة قضايا تتابعيَّة تنتظم فيما بينها في علاقه تدرحيَّة منطقيَّة تصاعِديَّة، في نسلسل مُعْلِطُم، وتحقُّقُ كلُّ قضيَّة منها يتوقَّف عَلَى تحقِّق الأعرى، وبللك تترابط الفضايُّ لبطريق مقنعة ومؤثِّرة، تؤدِّي إلى النتيجة التداوليَّة المقصودة من الحديث.

فدعول الجنة متوقف على الإيمان، وكمال الإيمان منوط بالتحات، وإنشاء السلام سبب للمحبَّة، والحُبَّة سبب لكمال الإيمان. فهو وانقال من مرحلة مسلَّمة، إلى مرحلة أخرى مسلمَّة، لا بكون بعدها إلا التسلم والإذعان، ٥

والحديث غنيّ بالروابط الحجاجية، مثل : (حتى) التي هي بمعنى (إلاّ)<sup>©</sup>، والواو، و(ألا) التحضيضية، و(إذا) الشرطبة.

إضافة إلى بنية الاستفهام الحجاميَّة وألا أدلكم...)، مما علق تمامكًا نصمًّا داخليًّا للحديث

ومن الشواهد قبله ﷺ : ،،قبول ألله تعالى : أننا عندَ ظلَّ عبدي بي، وأننا معه إذا ذَّكْرَتي، فإن دُكْتَرِي فِي نفسِه ذَكْرُتُه فِي نفسي، وإن ذَكْتَرِي فِي مَالْإِ ذَكَرُتُه فِي مَالًّا حَيْرٌ مُنْهَم، وإن تقرُّبُ إليَّ شَيًّا تقرُّبتُ إليه دَرَاعًا، وإن تقرُّب إليُّ دَرَاعًا نقرَّبتُ إليه باعًا، وإن أناني يعشي أُتِنَّه مرُّولةً، ١٠٠

تتصدّر المديث مَشِيَّة كانيَّة هي (الدعوة إلى حسن الطنّ بالله تعالى)، ثم البعثت من هذه الفصيَّة قضايها شرطيَّة متنابعة فيما 'بينها بروابط سببيَّة، تَفضي كُلُّ قضية 'إلى الأخرى :

ق 1 : معيَّة الله تعالى للذاكر.

ق 2 : إذا ذكر العبد الله في نفسه، ذكره الله في نفسه<sup>(5)</sup>.

واد مسلم كتاب الإيان بال بمار أنه لا يدخل الهنة إلا المؤمنين ح 54.

<sup>2 -</sup> الحديث النبوي من الوجهة البلاغية. س 246.

<sup>3 -</sup> ينظر افتح التعمر شرح صحيح مسلم جوسي شاهير لاشين دار الشروق القاهرة طاالأولى 2002 ج 1. ص 201

ة - رواه التختاري كشاب التوجيد يناب قبول الله تعالى: اويجتركيم الله نفسيم؛ ال عميران 217 ح 7405، ومسيلم كشاب الذكر والمسام والتوبية والاستفقار بياب اقبت على ذكير الله تعالى ح 2675.

ة «هندا الحديث من أحابيث التصف ات الندي يستحيل إرادة طاهيرة. ومعنناه من تغيرت إلى الله بالطاعث تشرب الله إليت بالرفيمية والتوليسي والإعلىة. وإن زاد العب زاء الدرب فيان أسمارة في الطاعية، مستقد الله بالرموسة وسيقها عليه حسّبة والقصود أن ميراه بكتين تضغيفه على حسب تغرب ابترين اسجيح مسالم بشيرح الإسلم السوي منح 9 ح 17. ص 3 - 14

ن 3 : إذا ذكر العبد الله في ملأ، ذكره الله في ملاً خير منه.

ق 4 : إذا تقرّب العبد إلى الله شبرًا، تقرّب الله إليه ذراعًا.

ق 5 : إذا تقرّب العبد من الله ذراها، تقرّب الله إليه باعًا.

ق 6 : إذا أتى العبد ربه بمشي، أتباه هرولة.

فالحديث كما يتضع ينطلق من الكل نحو نفريع الأجزاء المتعلقة بمدا الكل. وهذا هو المنطق اللغوي الذي يحكم الحديث من خلال تأليفات بين الأجزاء، أي القضايا الفروع، وإذ بالعلاقة بين العبد وربه تتطور اتساعًا إلى أن تبلغ أعلى درجات تؤتما.

- ومن الشواهد قوله بيمال لمعاذ بن حبل – رضى الله عنه – لما بعثه الأهل البمن : وإنك تقدّمُ على قوم من أهل الكتاب، فأنكُم أولَ ما تدعوهم إلى أن يُوتحدوا الله تعالى، فإذا غزفوا ذلك، فأخرِرهم أن الله اقترض فأخرِرهم أن الله اقترض عليهم وكان إله فرض عليهم قردً على فقيرهم، فإذا أقرّوا بذلك فخذ منهم، وتوق كرائم أموالي النهلي. ".

تنظم الحديث محمومة من المسائل العملية في تدوج منطقتي سبي، بحيث لا يتم الانتقال من مسألة إلا بعد تحقق التي فيلها، بدعًا من الإفرار بالتوحيد (شهادة أن لا إله إلا الله)، ثم الصلاة، ثم الزكاة، في مراعاةٍ واضحة لقاعدة التدرّج والرحايّة، لا سيّما أن القوم من أهل الكتاب، مما يدلُّ على أن الحديث بتضمّن استراتيجيات الإقناع.

وقد تولّدت عن مبدأ التتابع في الأحاديث الشريفة السابقة حجج براغماتية قومت القضايا والأحداث، من علال ما أفرزته من تتانج عملية، فأصبح من السهل بناة على ذلك حمل للتلقي على التسليم والإذعان.

فالحديث الأول انبنى على حجّة براغماتية مقادها زأن إنشاء السلام سبب في التحات؛ الذي هو بيب في كمال الإيمان، المسبِّب زأي كمال الإيمان، في دعول الحنة.

والحديث الثاني كانت الحجّة البواغمانية فيه هي (حسن الظن بالله)، المتحقّق من عملال الإيمار بحسن الجزاء، في مقابل حسن العمل في كل مسألة.

ا - رواه البخاري كتاب التوجيد باب ما جاء في دعاء النبي الأ أمنه إلى توجيد الله تعالى ع 7372.

والحديث الثالث كانت الحجّة البراغمانية فيه هي التأكّد من وقور التوحيد في القلب؛ ثم الانتقال إلى الأركان العمالية في الإسلام بدءًا بالأهمة ثم المهمة.

وهو ما يؤكد اشتمال الحديث النبوي في جانبه الحجاجي على حصيصة مهمة من حصائص الخطأب الحجاجي على خصائص الخطأب الحديث وهي خاصية الانتهاض للعمل، فالقول الحجاجي غالبًا ما يذفع إلى القيام بعطائع أو الكف عنه، أو تحويل مساره، والمؤهد النتائج هي ما تؤكد حصول الاقطاع الملطلوب!!.

#### والخلاصة

أن هذا للبحث عالج منطق اللغة مؤكدًا أنَّ النصَّ أو الحُطاب له منطقه اللغويّ الخاص، وأن الاستدلالات العقلية والبرهانية لا تستطيع العمل بعيدًا عن المعقولية اللفظية التي هي الرجعية الأولى لاشتغال العقل وعملياته

وتبيّن أن الرسول عَلَيُّ اعتمد على المنطق الداخلي للغة الحديث لتحقيق غابات حجاجية مرتبطة في معظمها بالقواعد السلوكية التي تحم الفرد المسلم بخاصة، والإنسان بعامة، مما يؤكد البعد التداولي للخطاب النبوي.

وهذا المنطق اللغوي للوصول بالحجاج في الحديث النبوي اتخذ مسارات ومسالك متعددة مكان هناك الانتقال من الخاص إلى العام الذي يؤسس مبادئ وقواعد عامة غم جمهور التلقين في كل زمان ومكان. قمالية مسألة بعينها بموجب المنطق الداعلي للغة يفضي في المديث النبوي إلى مبادئ وقواعد ملوكية عامة يمكن استنتاجها من حلال الاحتكام إلى السياق والشام التداولي.

وفي مسلك نان كان الحديث النبوى يعالج تجربة ذات لمتلق أو بحموعة من المتلقين غير أن هذه التحرية بتم الانطلاق منها بواسطة حطق اللغة إلى تحربة نموذهبية تسبوق المتلقي إلى مهدأ موضوعي بمثل غاية حجاجية وتدوالية هي مقصد الحطاب غير المصرح به.

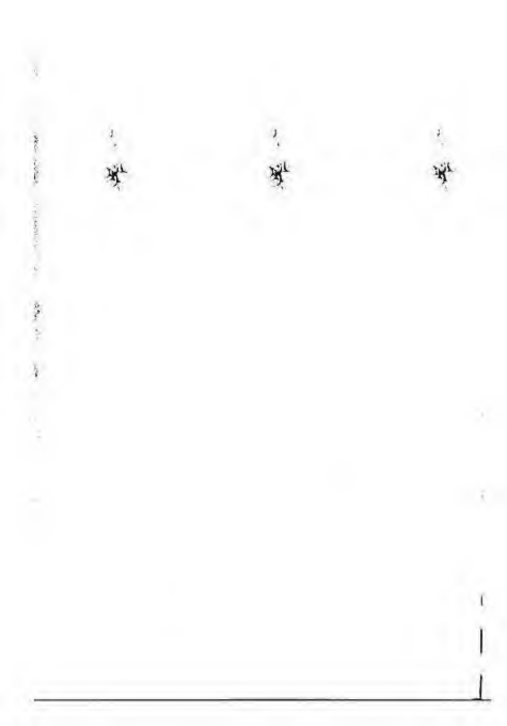
وفي مسار ثالث استخدم الرسول ﷺ منطق التنابع النومي فكان هماك الحديث الشريف الذي يتكون من عدد من القضايا المتنظمة في تسلسل تدرجي وترابط مقتع ينمو به المعنى ويتسع تدريجيًا وصولًا إلى التيجة المرادة.

وتبيّن أن المنطق اللّغوئ النّبوئ قام على عدد من استراتحات الإقناع، مثل : التشابع، والتدرج، والتعميم، وغيرها.

ة - يتعقر وتطريق أهم ال فكام الرفاعية وكيث تنبير الأشياه بالكلامة عيون أوستون ترجه في سند فقيام فتينني أمريقية الشيرق الأمار البيضاء كالاتانية ، 2000 من 141 - 142 و عبدما وتواصل تقيم من 134

ويمانب هذا المنطق اللغوي كانت هناك أنواع من الاستدلالات العقلية التي اهنمت محاطة عقل المتلقي، وإقباعه، مع مراعاة تأمة لمحاطبة الوجدان، والتأثير في المشاعر في الوقت نفسه. وهو موضوع للبحث القادم.

### المبحث الثاني الاستدلال العقلي



يُعدُ الاستدلال أليَّة من أهم آليات العقل، ينقاعل الإنسان بواسطته سع شيطه الخارسي، ورعا مع ذاته أيضًا، وهو من الأليات التي دخلت في كل المحالات والاختصاصات فلعرقيّ القليمة والحديثة، ولازمت التطور المعرقيّ في كل زمان بوصفه أداة للمعرفة !!!

و الحمحاج يتوشل بكل ما من شأنه إثبات الرأي للطروح، والدفع للاقتناع به. ومنْ ذلك اعتماده الطِّيْلِين ونفنيات عقليّة، تما يصله بالاسلطخلال والمنطق.

فالنص أو الخطاب الحجاجي عمومًا ذو طبيعة استدلالية وحواريًّا وسحاليّة، يرمي الأستدلال فيه إلى عاية تداوليّة متولّدة عن الإقناع المتحصّل عن الحماج، وهي تغيير موقف التلقي، أو تمديل سلوك، أو إتحاضه إلى الفعل المنشود في الوقت المناسب<sup>60</sup>، والحجاج بالاستدلال العقليّ هو : واستنباط أيراد منه التدليل على صحّة نتيجة، اعتمادًا على مقدّمات مُعترف أو مسلم بصحتها، 60،

والاستدلال أمنة : طلب الدليل ، ومعنى طلب الدليل : التفكّر في حال ذلك الدليل وطلب وجه الدلالة فيه، وبيان وجه دلالة قول على فول أحر<sup>40</sup>، ويفترض الاستدلال وجود ثلاثة معطيات على الأقل، هي : الدليل المطلوب، والنتيجة، وعملية الاستدلال التي تمثّل العلاقة الرابطة بين الدليل والتيجة<sup>60</sup>،

والاستدلال اصطلاحًا: هو ونقرير الدابل لإنبات المدلول؛ سواء كان ذلك من الأثر إلى المؤثر... أو من أحد الأثرين إلى الاحروا<sup>®</sup>، وهو في عرف الأصوليين والمتكلمين: والنظر في الدلبل، أ<sup>ها</sup>، وعند المتطفيين والفلاسفة: وقول معتر عن لروم شيء من شيء، وهذا القول مؤلّف من مُثَدّم، وتالي، وأداة اللزوم الراحلة بين المتُثَدّم والتالي، أهم.

<sup>1 -</sup> ينظر: الاستدلال اللغوي عند الأسوليين: مقاية نداولية إمقال, مرجع سابق.

<sup>2 -</sup> ينظر: الأسس النظرية لبناء شبكات قرائية للتصوص الججاجية. صمن الحجاح مفهومه ومحالاته. ح 3. ص 10.

<sup>3 -</sup> الأساليب للغالطيَّة مدخلاً في نقد الحجاج امقال، محمد النهري ضمن أمم تطربك الحجاج في التقاليد الغربية س 451

<sup>4 -</sup> ينظم: شبرح الورفيات في أصول العقيم جيلال المهين محمد بين أحمد الأبلي الشيافعي إن "854 هييا. خقهاق: حسيام البيار مغامة, جامعية القياس فلمسحلين العليمية الأولس 1999، من 60 والاستبدائل البلاغيي بشيكري للبخيون، دار الكساب الجديد للتحددة بسيوت العليمية الثانيية، 2019 من 5

<sup>5 -</sup> يتخلر: الاستدال البلاغي ص 14.

<sup>6 -</sup> التعريفات ص 24

<sup>7-</sup> للعمم الفلسفي مميل صليبا ج1 ص67.

<sup>8-</sup> المعجم العلسفي. مراد ومنة ، ارقباء الحيثة القاهرة، ط 5 2007 ص 50 - 51

وقيل الاستدلالي هو: واستنتاج قضية بحهولة من قضية أو عدة قضايا معلومة، ال.

كما يُعرَف الاستدلال بأنه : وعملية تفكيرية تتضفن وضع الحقائق والمعلومات بطريقة منظمة، بحيث يؤدّي إلى استنتاج، أو قرار، أو حلّ مشكلة، هـ.

والموسوعات العلمية، ومراجع علم النفس المرقي تشير إلى أن لفظ الاستدلال استحدم للدلالة على معانِ محتلف المنها:

- التعقل أو التفكير المستند إلى قواعد معينة، مقابل العاطفة والإحساس والشعور.
  - الدليل أو الحمّة أو السبب الداعم لرأي أو قرار أو اعتقاد.
- العملية العقاية، أو الملكة العقابة التي ينم بموجها التوصل إلى قرار أو استنتاج.
- توليد معرفة حديدة باستخدام قواعد واستراتيجيات معينة في التنظيم المنطقي لمعلومات متوافرة<sup>60</sup>.

ويُعرّف باير الاستدلال بأنه مهارة تفكيريّة تقوم بدور المسهّل لتنفينه أو ممارسة... ولِمسلّف الاستدلال ضمن مهارات فرعيّة، هي : الاستادلال الاستباطيّ، والاستدلال التعثيليّ، ٣٠.

ويعرف بكرسون الاستدلال بأنه : هموع المعليات المقايّة المستخلصة في تكوين وتقييم المُعتقدات، وفي إطهار صحّة الادعاءات والمقولات، أو زيفهاء".

ويلاحظ أن العرضات السابدة المعتدمين والمتأخرين تشترك في التصريح أو التلميح بأن الاستدلال عملية عقليّه تدم على مستويات بسيطة أو معقدة، وهذه العمليات العقليّة قضرها بعضهم على علاقة التعلي، وبعضهم على علاقة اللزوم، وبعضهم على علاقة الإستناج، ووسّع يعضهم الآخر بحاضا لتشمل كل العلاقات العقليّة المكنة بين الدليل والنتيجة.

أما الاستدلال العقليّ في الحديث النبوي فيمكن تعريف بأنه : العمليّة العقليّة التي يعمّ بموجبها مخاطبة الفكر والمنطق عند المتلقي، مع عدم إعفال الجانب التأثيريّ الوجداني، وهو استدلال يتُخذ آليات مختلفة تتوع بتنوع المقام ومجال الاستدلال والوظيفة المتوخاه منه، وفوعيّة المتلقين.

١ - شويط العرفة. ص 148

<sup>2-</sup> تعليم التفكير مضاهيم وتطبيقات د فنحي عبد الرحمان جروان دار الفكن الأون "عمال الخليفة الثالثة. 2007 ص 256

<sup>3-</sup> ينظر السابق الصفحة نفسها

<sup>256</sup> Mark & 100 - 4

<sup>5 ·</sup> السابق س 257

والغرض من الاستدلال هو معرفة كيفيّة إقامة الحجج وبناتها، وبحث طرق الحجج، وتواعد هذه الطرق وصوابطها، وصورها وأشكالها الله فالاستدلال إذن عمليّة عقليّة منطقيّة يتمّ فيها الانتقال من قضيّة أو عدّة قضايا إلى قضِيّة أحرى تُستخلص منها مباشرة، دونٍ اللحو، للتحرية الله وهو من أهمّ موضوعات للنطق، وشكل من أشكال تثبيت الاعتقادات ، يهدف إلى إلبات صدق القضايا أو كذبها، من خلال العلايات المنطقيّة التي تربطها بقضايا سبق يقويّة كذبها أو صدفها الله ...

غير أنَّ المنطق ليس إلا مظهرًا واحدًا من مظاهر الاستدلال، فَالاستدلال بمعناه الواسع لا يقتصر على استحدام قواعد المنطق، على يعدَّى ذلك إلى أشكال عديدة، وأساليب متنوعة. فالمنطق لا يقدَّم الكثير في موضوع الكشف عن صحّة الأشياء والادعاءات أو زيفها، بينما يُعنى الاستدلال بالنوسّل إلى الحقيقة، وإقامة الدليل عليها ، متحاورًا ما هو مناح من معلومات. ولذلك فإنّ المنطق بمثّل فعلاً أحد الجوانب للهمّة في عملية الاستدلال، ولكن معرفة تواعده في حدّ ذاتها لا نضمن الوصول إلى استدلال صحيح أله.

#### أولًا : أنواع الاستدلال المنطقي

يقسّم الفلاصفة المتقدمون الاستدلال إلى ؛ القياس والاستقراء والنمثيل، قاذا مُحكم على الجزليّ النبوت ذلك في الكليّ فهو القياس، وإذا مُحكم على الكليّ لنبوته في الجزئيّ فهو الاستقراء، وإذا حكم على الجزئريّ لنبوت الحكم في جزئريّ آخر فهو التمثيل؟..

وعموما ينقسم الاستدلال النطفي فسمين:

القسم الأول: الاستدلال المباشر (أو الاستدلال الفورى): وهو نوع من الاستدلال الاستنباطي، ينتفل فيه الذمن من قضيًّة واحدة مسلم بحا (متدَّمة)، إلى قضيّة أحرى تلزم عنها (نترحة)، وأمكم على هذه القضيّة الجديدة بالصدق أو الكذب تبعًا لصدق القضية الأصليّة أو كذبّها، بمقتضى التقابل العقليّ، أو بُهُنضى أحكام عكس القضيّة التي يستلزمها هذا العكس، أو بمقتضى التلازم العقليّ الذي يكون في القضايا الشرطيّة، ويندرج ضمن هذا القسم: التقابل، والعكس، وتلازم الشرطيات".

<sup>1 -</sup> ينظر: ضويط العرقة. ص147.

<sup>2 -</sup> ينظر: السابق من 149.

<sup>3 -</sup> ينظر عندما نتواصل تغير ص 46

à «ينظر: الاستدلال روبير بلانشس ترجمة محمود البعقوبي الجرائز دار الكتاب العربي د ط: د ت. ص 61

<sup>5 -</sup> بنظر تعليم النفكير ص 261

<sup>6</sup> ينظر: اللغجم الفلسفي، جميل صليبا. ح1. ض68

<sup>/ -</sup>ينظر : سوابيد العرفة، ص50، ومدعل إلى النظق الصوري مهران. ص 71،

القسم الثاني : الاستدلال غير المباشر : وهو الذي يحتاج تيه الباحث إلى أكثر من قضيّة واحدة حتى يتوصّل إلى النتيحة المطلوبة, ويكون هذا في صحيح القياس، والاستقراء، والتعثيل<sup>0</sup>.

ثانيًا : طبيعة الاستدلال العقلي في الحديث النبوي، وأتماطه

إن الحديث النبوي باعتباره حطابًا تواصليًّا تتفاعل فيه ثلاثة مكوّنات رئيسة لا يفك بعضها عن يعلق : (اللغة، والمنطق، والسياق)، وعلم المنحة العقابيّة فيه - كما سبق القول - ليست النبوي ليس خاصفا لطرق المنطق واستدلالاته، وأن الحبحة العقابيّة فيه - كما سبق القول - ليست حجة منطقيّة عضة من فهو ليس بالاستدلال الأرسطيّ البرهائي، فينما يقوم الاستدلال البرهائي على تواعد صوريّة محدودة ومضبوطة، ولا يراعي وضع المتكلم ولا المستدلال في المحديث النبوي التي حدث فيها التعبير، ولا إلى باقي المقتضيات الحبطة به أي طرف من أطراف الحديث النبوي لا تنقصل في صورة الاستدلال عن مضمونه، ولا يُعَبّ فيه أي طرف من أطراف الخطاب، ولا من مقتضيات المحديث النبوي على أطراف الخطاب، ولا من مقتضيات الحال المقاليّة أو المقاميّة، وهو استدلال بعرض الحقيقة العقليّة عرضاً لغويًّا نكريًّا مناسكًا مطابقًا للفطرة المتطقيّة السقيمة، أحدًا في اعتباره المتلقيّة وتداوليّة الله قو اقرب الأن العرض العقليّ إحرامات حجاجيّة متصلة بإنجازات لسائية وبلاغيّة وتداوليّة الله فهو اقرب الأن استدلالاً منطقيًا تداوليّا طبيعًا، عناز بالحبويّة، والموابّة وبنفتح على أشكال غير محدودة بكون استدلالاً منطقيًا تداوليّا طبيعًا، عناز بالحبوريّة، وبنفتح على أشكال غير محدودة بكون استدلالاً منطقيًا تداوليّا طبيعًا، عناز يالحبوريّة، وبنفتح على أشكال غير محدودة بكون استدلالاً منطقيًا تداوليّا طبيعًا، عناز يالحبوريّة، وبنفتح على أشكال غير محدودة بمناسبة بإنجازات للمناسبة وبنفتح على أشكال غير محدودة بمناسبة المناسبة ا

بعدي انتفاضل بين اللحدة الأرجاب أو السباعة أو سيالية باستطاعة الدكتر أن باسيق منها مياشيرة فصيدة أحين مطالعة المركز أن باسيق منها مياشيرة فصيدة أحين مطالعة لها في الكنم الأكليمة والحرابية الدول القرائمة من 150) وقد من الكارونية المسالية أو في الكنم الأكليمة والحرابية والمركز من القرائمة أو سنيق الأشرى ويجعلها كالبه حنيا والعقدس صحيح الموابعة للعرابية من 150، وقتاسي النصالة "وهبو أن مسيق إضمي المحتربي بهناسي كندة الأصرى حديدة المحربية من 150، وقتاسي النصالة "وهبو أن مسيق إضمي المحتربي بهناسي كندة الأصرى حديثة المحربية المحربية من 150، والناسية الدحول المنتاسة، وهبو التقابيل من القريبة على مالاهما المركز من الكربية المحربية المحتربية المحتربية والقديم عنوان الأدامية المحتربية ال

أما العكس المستوي فهاء «حمل السرة الأول من القضية ثابًا. والثاني أولًا مع بضاء الصحق والكيف بحالهمنا» الترشب السليم ص(130).

ولما كان الاحسمالال الباشير لا يفهند في الموصيل إلى جديد، أو الكشيف عبن جدهبول أو الرسط بين شبيتين ليم يتحسح الراسط بينهمنا انخطر: حليق الاستدلال ومقدماتها عند الناطقة والاسوليين يعقبوب عبد الوصاب الباحسيين الرسائر مكتبة الرشيد ط النابية 2001 من 2021، وكان صغا النسوع بين الاستبدلال عبا بدركته النقيل فيانسوه بون الحاجة إلير تعقيدات الناطقية التي فيهيا سوع من التكليف والاصطناع النادي لا جدوى منه برأى الباحثة، فيان البحث يبن أجاوز هنا النبوع مين الاستدلال والاعتمام بيبان أنبواع أسرى مين الاستثنال هني أكثر نيبراً في متونة الدرانسة

٢- يتمام معطل الى التملق الصوري مهران من 171

<sup>2-</sup> بسائر الفسيل اللكالث للسبت الأول من 200

<sup>2-</sup> سخار - للوار ومنهنية التفكير التقدي من 99 - 100

<sup>4.</sup> بعاء تعتبه من الأجاح والاستدلال الأجامين ميها أعراب سمن النماح مفهومة ومنوالاتماح لا من 67 - 68

من الاستدلال، بعدف الإنباع، وتغيير الأفكار والمعتقدات والسلوكيات، أو توجيهها، أو لتحقيق أغراض تداولية أخرى، ولذلك يُلاحظ أنّ الاستدلال (كما هو الحجاج بعامة في مدونة الدراسة) لم يقتصر على موضوع معين من موضوعات المدونة، فهو موجود في أبواب العقائد، والأحلاقي والآداب، والعبادات، والمعاملات، وغيرها.

ومن أهم الحكيمال الاستدلال في المدونة ما يلي : للمُؤين الله الحكيمات المرابعة المرا

القياس من أهم أنواع الاستدلال غير الباشر، لأن الغرض الأسلس من المنطق هو الانتقال من معلوم إلى مجهول بواسطة معتنة، وهو ما يوقره القياس!!.

والقياس في اللغة التقدير، فـ وقِشتُ الشيء بغيره، وعلى غيره، أقيسُ قَيْساً وقِياساً فانقلس، إذا قَلْرته على مثاله، هُ.

وفي الاصطلاح عزفه أرسطو بأنه . وقول يوضع فيه شيء فيلزم شيء أحر، الله وعزفه الحرحاني بأنه وقول مؤلف من قضايا إذا شلّمت لزم عنها لذاتها قول أخره الله ومعنى أنه (نول) أي : يشمل الكلام الملفوظ، والتصورات الذهنيّة كذلك، ومعنى أنه (مؤلف) يعنى : أن الفياس لكي يكون منتخا لامدٌ فيه من تركب القضايا، والتركيب هنا يعني دمج مقدمتين تشمل كل منهما تضيين تُستى الأولى منهما مفدّمة أولى، والنابة مقدّمة ثابته، و(إذا شلّمت) أي : شلّم مضمون المقدمتين، (لزم عنها لذاته) أي : أن القضايا في القياس بلزم من تسليمها — دول حاجة لعلاقة خارجية — قول آخر، وهذا القول الأخر هو النتيجة المطلوبة في القياس الله.

. والقياس عند الأصوليين وتخل فرع على أصل في بعض أحكامه، بمعني بجمع ينهماها". وهو التعليل عند المناطقة - كما سيأتي -.

ا - ينظر: مدخل إلى النطق الصوري ص 201.

<sup>2 -</sup> لسان العرب. ج6 ص 186. ماءة (قوس)

<sup>2 -</sup> تلخيص اقطاية لأرسطو من 36.

<sup>4 -</sup> التعريضات ص 147 .

<sup>5 -</sup> ينظر: الباحث التطليبة في عام أصول الفقه امقال. خالد ولد أحمدو. شبكة الألوكة

http://www.alukah.net/publications\_compelitions/ 6- اللوسع في أصبول الفقيم أبيو السنحاق إبراهيدم بين علي بين يوسيف الشيورازي. أن 1676: دار الكتيب العلميية. ليسان الطرعية التقييم 2000 من 60

وعرف طه عيد المساس القباس بأنه : واليّه أساسيّة مرافظيات الذهن البشري، تقوم بالربط بيرافظ شيئين على أساس جملة من الخصائص المشتركة بينهما، للوصول إلى استنتاج ما، بألفاظ فيها شيءُ من الإلتباس والإشتراك، ". ولعل طه عبد الرحمن بشترب بتعرفه هذا من القباس الأصوليّ القائم على المشابحة والاشتراك في العله، أكتسر من فترابه من القباس المنطقيّ.

ويتألف القياس من حزابن : مفذمات القياس، ونتيجة القياس. والنتيجة هي الفضية التي التناس والنتيجة هي الفضية التي تفرم بالضرورة عن تلك المقدمات، فمنى تم التسليم بالمقدّمات (صادفة، أو كاذبة)، لزم التسليم بالنتيجة "، وقد تُذكر جميع أركان القياس (مقدمتين : كبرى وصغرى، ونتيجة) فيسمى قياسًا منطقتًا كاملًا، وقد تُحدَف إحدى نلقدمتين – وهي شادة المقدمة الكبرى – فيسمى قياسًا مضمرًا ". والقياس ، حجّمة في إليات الأحكام العقليّة، وطريق من طرفهاه ".

#### القياس التام

من شواهد القياس في مدونة الدواسة :

- فولد 震: وكال مُسكر عمرٌ. وَكُلُّ عَمْرِ عَرَابُهِ ".

قرر الرسول بَقِلُ في هذا الحديث حرمة الخدر عن طريق حجّة عقايّة قائمة على القياس، منطلة ا من مقدّمه كبرى (كلّ مسكر خمر)، تلمها مقدّمة صغرى (كل خمر حرام)، وتركت التيحة (كلّ مسكر حرام) لاستنتاج المتلفى.

<sup>1 -</sup> ضوابط المعرفة, ص 227

<sup>2 -</sup> ينظس علس مسبيل الثبال بعيض النقب القومية إلى الفيباس التطقيم «النطبي الحديث ومناصح البحيث، د محير فاستم مكتبة الأقلب المسربة، مصبر الطبعية طالبية 1951م من 35.531

ئ - عن أضول الجوار اص 111

<sup>4 -</sup> ينظر مدخل إلى النطق الصوري من 200

<sup>5 -</sup> يعتقر النص الحجاجي العربي بإسنة في وسائل الإنباع امثال). حَمَنَ الْحَجَاجِ معهومه ومطالات، ح 4. ص 26

يَ - اللَّهُمُ فِي أَصِولَ المُقَمِّ صِ 60.

<sup>7 -</sup> رواء مسلم. كينب الالبرية باب بيان أن كال مسكر ممر وكل خدر حيام ح 2003

وهذه النتيجة ذُكرت صراحة في حديث شريف آحر رواه أبو موسى الأشعري -رضي الله عنه - قال : بعثني النبئ ﷺ أنا ومعاذ بنَّ حبلٍ إلى اليمن. فقلتْ : يارسولَ الله ! إنَّ سَرابًا لِمُصلَغ بأرضنا يقال له المزرُّ من الشعير. وشرابٌ يقال له البتغ من العسل. فقال : وكلُّ مسكر حرامٌ ا".

- ومن الشواهد قوله ﷺ: وإنَّ الله كتب الإحسانَ على كلُّ شيَّء. فإذا قتلدم فأحسُّوا القِشَّة. وإذا ذبحتم فأحسِنُوا الدبخ إواليجدُ أحدُكم شفرته. فليُرخ دبيحته، المان

الإصلام دين قالم على الرّحة التي تتحاوز التراحم بين النّاس إلى التراحم بين البشر والبهائم، ومن هذا التراحم هذا التشريع الذي قرّره الرسول ﷺ في هذا الحديث لصورة من سور الإحسان في الإسلام، وهو الإحسان في الدِّيح، والإحسان في القتل – وإن كان قصاصًا –. و من هنا عدَّ الإمام النووي هذا الحديث من الأحاديث الجامعة لقواعد الإسلام 181.

وفي الحديث صورة من صور القياس، أوحب الرسول من علاقها الإحسان في الذبح والقتل، بدأهما الرسول كالة

بمقدّمة كبرى : (إن الله كتب الإحسان على كل شيء).

ثم مقدّمة صغرى: (إحسان القتل، وإحسان الذيح من الإحسان).

والتبحة : ركب الله الإحسان عند الفتل والذبح).

ومن الشواهد قوله ﷺ : وإنَّما الأعمالُ بالنياب، وإنَّما لكلَّ امريٍّ ما نوى، فمن كانت محرقه إلى دنيا يصيُّها، أو إلى امرأةٍ بتكحها، فهجرتُ إلى ما هاجر إليه، ٣٠٠.

بهذا الحديث الشريف بدأ البحاري خاممه الصحيح؛ وقال معلقًا عليه : «ليس أي أحبار النبي الله شيء أحمع ولا أعنى ولا أكثر فائدة من مذا الحديث، ١٠٠٠

وقال الشافعي : يدخل في سبعين باباً (أي من الفقه)®؛ وعدَّه الإمام أحمد ثلث الإسلام؛ وثك الله في حديث النعمان من يشور : والحلال بيّن والحرام بيّن وينهما أمور مُشْقَيهات.[7]، والتالث حديث

١٠ وواه مسلم كتاب الأشوية. باب بيان أن كل مسكر حمر وكل خمر حرام ح 1733.

<sup>2 -</sup> رواه مسلم: كتاب الصيد والنبائح باب الأمر بإحسان النبح والفتل ح 1955

<sup>3 -</sup> ينظر: صحيح مسلم بشرح الإمام النووي مجلد 7. ح 13. ص 107

<sup>4 -</sup> رواه البحباري كتباب بدء الوضيي بناب كينف كان بنده لوحني إلىن رسيول الله 35 ح 1 والفضيط لنه. ومستقم كتباب الإستارة سات فولت: 8 - 9 سالامبنال بناك بالدينات وأنت يدخيل فني الفارة ولايتياء ح 1907.

<sup>17</sup> or 1 2 ort 8 cis . 5

<sup>6 -</sup> السابق السمحة نفسها

<sup>7 -</sup> يناد التحتان فين كشاب الايتان يناب فضيل مين استشيأ لميشم ج 52 واللسفة ليم. ووقه مسيلم فين كشاب المساقاة يبات أحيد اقتالل وتبرك الشينهات ج 1899 .

عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - : ومن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو ردّاً واستفتح به النبوئ كتابه المعروف به (الأربعين النبويّة). وبدأ به كثير من أصحاب الحديث مصنّفاتهم دلالة على أنّ معيار قبول الأعسال عند الله تعلل إنما هو مسلاح البّه، وصدق القمد، فالبّه هي ميوان قبول العمل، فإنّ الله من العمل إلا ما خلصت فيه النبّه، وأربه به وحهه الكريم، وعلى حسب الإرادة والقصد يكون الجزاء.

مَا الله الرسول ﷺ هذه القاعلة من عملال القياس الذي بدأه الله الم

بمقدّمة كبرى : إنما الأعمال بالنيّات (أي صلاح العمل وفساده تبع لنبته).

ثم المفدّمة الصغرى : إنما لكلّ امريء ما نوى رأي أن من نوى شينا يحصل له بحسب نينه). والنتيجة للسنلزمة عن المقدمتين : وجوب تمحيص النبّات عندكل عمل.

#### 🍫 القياس المضمر

وهو أحد أنواع القياس المتعلقيّ. حماء أرسطو المنسير<sup>®</sup>. والقياس المضمر أو ما يُستى بالقياس الخطاقي هو قياس يقوم على الرأي و الاحتمالات™، وهو قياس خَذَفت بعض أحزاته، ودلَّ عليها السياق المذكور<sup>اها</sup>. وهو من أكثر الأقيسة استحدامًا في اللغة الطبيعية<sup>®</sup>.

ومن الشواهد عليه :

قوله ﷺ: ومن نبيني وهو صائم، فأكل أو شرب، فليتم صوفة. فإمَّا أطعمة الله وسقاله ٥٠٠٠.
 يقرر الرسول ﷺ في هذا الحديث حكث شرعيًّا يتعلن بعيادة الصيام عن طريق النياس الإضماري، على النحو التالي :

المقدّمة الكبرى (مضمرة): الأكل والشرب للصائم ناسيًا لا تُمسد الصيام. للقدّمة الصغرى (مذكورة): من سيئ وهو صائم، فأكل أو شرب، فلبّتمٌ صومه. النتيجة (مذكورة): لا حرج على الناسي، فإنّما أطعمه الله وسفاه.

<sup>1 -</sup> رواد مسلم في كتاب الأمصية. مات نقض الأحكام الباطلة ورد صحبتان الأمور ح 1718.

<sup>2 -</sup> ينظر: اقطابة أرسطو ترجمة عبد القادر فتيني ص 154.

<sup>3-</sup> ينظر: السابق ص 19: وفي بلاغة اقطاب الإقتاعي ص 71.

١٠٠ بنظر: مدخل إلى النظر الصوري من 300.

<sup>5-</sup> ينظر: السابل الصفحة تفسها

<sup>6-</sup> زواة البخاري ع 1939، ومسلم كتاب الصيام بلي أكل الناسي وشريم ح 1855.

ومارواه أبو هويرة رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللَّه يَثْثُو مرَّ على صُبرة طعام. فأدسل يدَّهُ نبهها.
 فنالت أصابعة بللاً. فقال ما هذا يا صاحب الطعام ؟ قال أصابحة السُماء يا رسولَ اللهِ ! قالَ أفلاً جعلتُهُ فوق الطَّعام كى يراة النَّاسُ ؟ ومن غَمَنَّ قليسن منيّى الـ

" تعقد الرسول الله أحوال البيع والشراء في السوق، ومرّ على باتع تبيّن أنّه يخفي العلمام المبتل المجاودي، أسفل من الطعام الحيّد، فللحج همه الرسول الله ، بل ساله مستأخفتا، فأبان الرحل عفره، فانخذ النّبيّ الله من هذا الموقف فرصة لتقرير فاعدة عاشة مغلّطة الحكم في شأن معاملات البيع والشراء بين المسلمين. وهي قاعدة تجرى في كل شأن قد يكون قيه تدليس وغش.

وكانت الحجّة عقليّة على صورة فباس مضمر كالتالي :

مقدّمة كوى (مفكورة) : غِشَّ النَّلُس في أي يمال ليس من هدى النبي ﷺ (من غَشَّ فليس مني). مقدّمة صغرى (مضمرة) : التناليس في البيع غشّ.

عيجة (مضمرة) : التدليس في البيع ليس من مدي النبي الله

#### ♦ قياس الخلف أو (العكس)

، وهو إنبات المطلوب بإبطال نقيصه إلى ، ووذلك لأن الحق لا يخرج عن الشيء أو نقيضه، فإذا بطل النقيض تعنى الأصل وهو المطلوب. وشمي هذا القياس لحلقا أي : باطلًا لا لأنه باطل في نفسه، بل لأنه بُنتج الباطل، على تقدير عدم حقية المطلوب، أو لأنه يثبت المطلوب بإبطال نقيضه، فكأنه يأتي مطلوبه لا على طريق الاستقامة، بل من خلفه، ولذلك يسمى مُقَابِلُه (وهو القياس الذي ينبت المطلوب بنفسه مباشرة) بالمستقيم، هم.

ومن الشواهد عليه في مدونة الدراسة :

- فوله يُلا .... وفي بُعشع أحدِكُم صَدَفَة، قالوا : يَا رَسُولَ اللهِ، أَيَانِي أَحَدُنَا شَهْرَتُهُ وَيَكُونُ لَهُ
 ضَهَا أَخْرُ ؟ قَالَ : أَرَائِكُمْ لَوْ وَصَنَهَا فِي حَرَامِ أَكَانُ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ ؟ فَكَذَٰلِكَ إِذَا وَصَنَهَا فِي الْحَلَالِ
 كَانَ لَهُ أَخْرُ ١٩٠٠.

أ - رواه مسلم. كناء، الإيان باب قول النبي (١) : حمن غشتا فليس مناء ح ١٥٥.

<sup>2 -</sup> الكليبات محجم في للحدظاحيات وقدروق الللوينة فيو البقياء الكفيون ان 1034 هـــا فقيس : عاميان درويتان ومحميد الحساري مؤسسة الرساطة بسيوت دا الثلبية 1988 من 715

<sup>177</sup> or pales India 177 . 3

<sup>4 -</sup> رواه مسلم. كتاب الركاة عاب بيان أن اسم المندفة يقع عثى كل تبع ميز العبوف ح 1006

جاء في ضرح الحديث عبد الإمام النووي: في الحديث ودليل على أن الباحات تصور طاعات بالثبات الصادفات، فالحماع يكون عبادة إذا نوى به فضاء حق الزوجة ومعاشرةا بللعروف الذي أمر الله تعالى به، أو طلب ولد صالح، أو إعفاف نفسه، أو إعفاف الزوجة، ومعهما جميعًا من النظر إلى حرام، أو الذكر، فيه، أو الهم به أو غير ذلك من المقاصد الصالحة، الله.

وقال عن القيلى المفافق في الحديث : وقوله : (قالوا يا رسط الله أيأي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر ؟ قال : أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجرى فيه جواز الفياس... وهذا القياس المذكور في الحديث هو من قياس العكس، هم فقد ذُكر في الحديث المطلوب ونقيت مراحة، كالتالي :

النقيض : وضع الشهوة في الحرام بُموث الوزو.

المطلوب : وضع الشهوة في الحلال يُورث الأحر.

وبذلك ثبت المطلوب، وهو حصول الأجر على الماشرة في الحلال، بإبطال حصول الأحر وإثبات تقيضه وهو (الإغم) للمعاشرة في الحرام (وهو نقيض الحلال)، وبذلك قامت الحمّة العقليّة على المتلقين.

 وما رؤاد عبد الله بن مسمود رضي الله عنه عن النبي \$الله قال : يعن مات يشركُ بالله شبئًا دخل النّـاتر. وقلت أنا : (أي ابن مسعود) ومن مات لا يُشركُ بالله شيئًا دخل الحَمَّة،™.

ن الحديث ترهيب من الشرك، ومن عانبته الوحيم : عَلَب فيه الرسول يُؤَّدُ حانب التخويف والوعيد، على حانب الرّحاء، غير أن ذلك لم يمنع راوي الحديث - وهو ابن مسعود رضي الله عنه - من أن يفيس على المذكور حكمًا أخر هو نقيضه إقال الكرماني : من أبن علم ابن مسعود هذا الحكم ؟ قلت ! من حيث إن انتفاء السبب يوحب انتفاء المُسبّب، فإذا التفى الشوك انتفى دخول الثّار، وإذا انتفى دخول النّار يلزم دخول الحنّة، إذ لا ثالث لهما، أو مما قال الله تعالى :

ة - صحيح مسلم بشرح الإمام الموزي الجلم أدج 7. س 92.

<sup>2.</sup> السابق الصفحة بقصها

ق. وإذه البخياري كتباب البائي بيان صاحباء ليس البنائيز ومن كان أشر كلامية الإالية إلا الله ح 12% ومسائم كتبات الإياب المساد سادتلا وشيئا وشيئا وشال الجينة ح 92

الآية ونحوه. ١١١. وجماء في فنح الباري .وفي حديث ابن مسعود دلالة على أنَّه كان يقول يدليل الحطاب، ويحتمل أن يكون أثر ابن مسعود أحده من ضرورة انحصار الجزاء في الجنَّة والنَّار، ١٩٥٠

فالحديث ذكر المطلوب وهو ؛ مِن مات يشرك بالله شبقًا دخل النّار، واستنبط الراوي نفيضه : (ومن مات لا يشرك بالله شبئًا دخل الجنّة) على سبيل قياس الخلف.

وي روايه أخرى للحديث ﴿ إِلَىٰ رحارُ أَنَى النَّتِي ﷺ نقالُ : يَا رَجُّلُ اللَّهِ ! مَا المُوحِتَادِ ؟ فقال : ومن مات لا يشرك بالله شُيقًا دخل الجنَّة، ومن مات يشرك بالله شُيقًا دخل القار، (أه، وهذه الرواية جمعت بين النقيضين رفعًا إلى رسول الله ﷺ ، من باب إثبات كل منهما بإثبات نقيضه.

- وقوله 魏 : ومن لبس الحريز في الدنيا لم يلبسنه في الأحرة،٥٠٠.

في الحديث تحريم لبس الحرير للرجال، وقد أثبت المطلوب بالتنصيص عليه وهو : من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الأحرة. ولستدّل من خلال النياس على تقيضه : من لم يلبس الحرير في الدنيا، لبسه في الأحرة.

#### ب/الاستدلال بالتمثيل

التمثيل من طرق الاستدلال غير المباشر، ووهو الاستدلال بحكم حزليّ على حزليّ أحراء،

وهو عمليَّة فكريَّة تقوم على تشبيه أمر بأمر أحر في العلَّة التي كانت هي السعب في حلوث ظاهرة من ظواهرة، واعتبار هذا الشبه كافيًا لقياس أمر على آحر؟.

ا - عمدة الغاري ح 8, س 8

<sup>1-</sup> فتح الباري ع 3 ص 134.

رواه مسلم, كتاب الإيلن باب من مات لا بشيرا؛ بالله شيئا دخل الجنة ح 92

ة - رواة البختاري كشاب الليناس بناب لينس الخريس وافتراشية للرجبال ح 5833 ومسلم كشاب اللساس والريسة. ساب فسرم استقمال لوانس الدفعية والمحسنة ع 2973

<sup>5-</sup> الرشيد المعلوم من 253

١ ينظر صوابط العرفة. ص 289

ويُسمّى هذا النّوع من الاستدلال عند المناطقة بالتمثيل، وعند المتكلمين بالاستدلال بالشاهد على الغائب، وعند الفقهاء والأصوليين بالقياس"، قال ابن بطال : والتشبيه والتمثيل هو القياس عند العرب، هو.

وهو من الحجج القائمة على الاتصال المؤسّس لبنية الواقع عند يولمان، وهي الحجج التي تسميخ واقامة قاعدة عامة، أو حكم، أو إذ في حول الواقع أو الموضوعات إنطاقاً من مثال أو حالة عامة الله .

### وللتمثيل أركان :

الرَّكن الأول: الأصل، وهو المنتَل به، أو المشَّبَه به، أو المُقِيس عليه.

الركن الناني : الفرع ، وهو المتقل، أو المثبَّه، أو المتقيس.

الركن الثالث : العلَّة الجامعة التي هي سبب التعثيل.

الركن الرابع : الطَّاهرة، أو المكم الذي في الأصل، ويعمم على الفرع بدليل التعثيل؟!

والاستدلال بالتمثيل كثير الورود في مدونة الدّراسة، وذلك لما في هذا التّوع من الاستدلال من التبين والتوضيح، وتقريب المعاني، والدفع إلى الاقتناع بالحيحة.

ا - ينظر السابق مر 289 وللرشد استايم من 259

هنباك من يضيق بين التوثيبل والفيناس ويبرى بنأن التمثيبل يعتصد على المشابهة والتشبيد وأن المستدل بنتفال فيه من حكيم القرائب إلى التعقيد في المستدل بنتفال فيه من حكيم القرائب المرائب التعقيد في المستدل فرنسي والتي التعليد في المستدل فرنسي والتي التعليد في المستدل فرنسي والتي يعتمد على مبدأ التعليد في المستدل فرنسي والتي يعتمد على مبدأ التعليد في التعل

<sup>2 -</sup> فتح الباري ع 13, ص 310.

<sup>3 -</sup> ينظر: في نظرية الحجاج ص 50

ة - ينظر : تاريخ نظريات الحجاج ص 52.

ة - ينظر : ضوابط للعرفة من 291. والرشد السليم. ص 254

ومن الشواهد عليه:

- الله اسراة من خمينة، حامت إلى النبقي الله فقالت : إِنَّا أَمَّى نَذَوَتَ أَنَّ شَخَعُ فَمَانَتَ قَبَلُ أَنَّ تَحُجُّ، أَفَأَخُجُّ عَنْهَا ؟ قَالَ : تَعَمُّ، حُمَّى عَنْهَا، أَرَّائِتٍ لَوْ كَانَّ عَلَى أَمَّلُكِ دَيْنَ أَكُفْتِ فَاضِيَّتُهُ ؟، فَالَتْ : تَعْمُ، نَشَالَ : فَضُوا اللَّهُ الَّذِي لُنُ، فَإِنَّ اللَّهُ أَخَقُ بِالوَقَاءِ. ٣.

استخدا المراسول على صورة استدلال بسيطة لإطلاع السائلة، وهي صورة يمكن إدراكه المؤدود ودون تكلف، تقيم المحة المراكه المؤدون تكلف، تقيم المحة المرادة، وتودّي إلى النتيات العمليّة المرحة. وقد تبّه ابن حامر إلى حجّة القياس (التمثيل عند المناطقة) المضمّنة في الحديث، فقال في شرحه : وفيه مشروعية القياس وضرب المثل، ليكون أوضح، وأوقع في نفس السامع، وأنرب إلى سرعة فهمه، وفيه تشبيه ما أختلف فيه وأشكل بما أتفق عليه، وفيه أنه يستحبّ للمقتى النتيه على وجه الدليل إذا ترتيت عليه مصلحة، وهو أطيب لنفس المستفتى، وأدعى لإذعانه، ص.

وأركان التمثيل المذكور في الحديث كالتالي :

- الأصل (المثل يه أو للقيس عليه) : الدُّين.

- الفرح (المعثل أو المقيس) : اللَّذر.

- العلَّة الجامعة : وجوب القضاء وعدم سقوطه عن المكلفين.

- الظاهرة : النَّذر واحب القضاء كما أن الدين واحب الفضاء.

ويمكن قراءة المثال باعتباره فياسًا على النَّحو التالي :

مقدّمه کیری : النّدر دبن.

مقلّعة صغرى: الدّين واحب القضاء.

الشحة : النفر واحب القضاء.

- ومن الشواهد أن أعرابًا أنى النّبي ﷺ ، فغال يا رسولَ الله ! إنَّ اسرائي ولدت غلامًا أسودَ. وإن أنكرتُه. فغال له النّبيُ ﷺ : هل لك من إبل ؟ قال : نعم. قال : ما ألواتُها ؟ قال : حُثرَ قال : فهل فيها من أورَق ؟ قال : نعم. قال رسولُ الله ﷺ : فعالى هو ؟ قال : لعلّه، يا رسولَ الله يكون نزّعه عرَقُ له إلى .

<sup>1 -</sup> رواه المحاري كتب الاعتصار بالكتاب والسنة بالهمن شيَّه أصلًا معلومًا بأسل مبيِّن قد بين الله سك همه البقوير السنائل ح 7215 2 - فتح الباري ح 9 ص 78

<sup>3 -</sup> رواه فيخاري كتاب المورد باب ماجاء في التغريض ح 6847 ومسلم كتاب فلمان ح 1500. واللفظ تم

هذا الأعرائ البسبط في تفكيره، وقع في نفسه شيء من لون ابنه الذي لم يشبه لون أبيه ولا لون أمه، وكاد أن ينكره، وهو موقف يحتاج إلى بيان وتوضيح لدفع الشبهة، والتحرز مجا قد يقع من ظلم على المرأة وشنات للأسرة، فمثل له الرسول الله يمنا المثل سن بيئته، ومن شيء يراه بعينه ولا ينكره، فاقتدع، وزال ما في نفسه من ربب! فال ابن حجر : هاي الحديث ضرب المثل، وتشبيه المجهول بالمعلوم، تفريدا لفهم السائل، واستدل به لصحة العمل بالقياس، قال الخطائي : هو أصل في مبائل الشهر، وقال ابن العرقي : فيه دليل الله صحة القياس والاعتبار بالنظيم الم

وأركان التمثيل في الحديث كالتالي :

- الأصل (المثل بدأو المقيس عليه) : الإبل الحمراء يكون فيها الأورق.
  - الفرع (الممثل أو المفيس) : الغلام الأسود لأبوين أبيضين.
  - الملَّة الحامعة : الإبل قد ينزعها عرق، والغلام قد يكون نزعه عرق.
- الطَّاهرة : لا نبيهه في احتلاف لون الولد من والديم، كما أنه ليس هناك خلاف في أنَّ الإبل قد يكون نيها المُفارق للونما.

وقد احتج ابن بطَّال بالحديثين السابقين على من أنكر القياس، إذ يرى أتحما أصل في باب القيامي واستحدام الرسول ﷺ له هـ.

 ومن الشواهد قوله ﷺ: إما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يَهْؤُدانِه أو يَنصَرابه أو يُنجَسانِه، كما ثَنَجُ البهيمةُ بَمِيمةً جَعاء، هل تُجشُونُ فيها من خدعاءً. ثم يقولُ أبو هُزَيرَةُ رضى الله عدم: ﴿ يُطِرُّ رَالُم الله عَلَى الله عنها ﴾ [الروم: 30] [10].

يقرّر الرّسول ﷺ أن المولود يولد على الفطرة السليمة وهي النوحيد وليواءة من الشرك، وبكون متهيئًا النّبول الحقّ والهدى، ثم بأيّ دور البيئة والتربية في تنبيت هذا الأصل والمحافظة عليه، أو الشويهه وتحريفه. ولبيتن الرّسول ﷺ ذلك ضرب هذا المثل للنشرع من بيئة العرب. بتشبيه المولود بالبهيمة التي تولد تُحتمعة الخِلقة، ثم يعدو عليها أهلها فيجدعوها ويشتوهوها.

#### أركان التمثيل:

الأصل (المثل به أو المقبس عليه): البهيمة التي تولد سليمة، عتمعة الخلقة والسلامة في أعضائها من كل عبب، ثم يعدو عليها أهلها فيحدعونها، ويغيرون خلقتها،

<sup>1 -</sup> فنح البغري ج 9 س 353.

<sup>2 -</sup> ينظر السابق ح3 ص 310

<sup>3 -</sup> رباء البخاري كتاب الجنائل باب إذا أسلم الصبي فمات على يصلى عليه. ح 1358.

- الفرع (الممثل أو المقيس) : المولود يولد على فطرة الإسلام، ثم يغتر أبواه فطرته من الحق إلى الصلال.

- الملَّة الجامعة : التغيير من السلامة إلى الأذى. ر

#### ج / الاستدلال بالاستقراء

الاستقراء : ولغة التتبع من استقريت الشيء إذا تتبتعه، وهو عند المتطفيين قول مؤلّف من نضايا تشتمل على الحكم على الحرثيات لإثبات الحكم الكلّيّ، (1)، وهو وعمليّة فكريّة وحسيّة بقاء<sup>هو</sup>.

وبنطلق الاستدلال الاستقرائيّ من الجزء إلى الكل، أو من الخاص إلى العام، ومن حالات حزاية إلى قاعدة كليّة أو قانون عام<sup>10</sup>.

وبحالات الاستدلال الاستقرائيّ واسعة، حيث يمكن أن ينطلق من الأمثلة، والوقائع (طبيعيّة أو احتماعيّة أو تاريخيّة)، ومن الشمهادات، والتحارب والمعطّبات الإحصائية، والحالات الخاصة، وهو ما يمنح الخطّاب حيويّة أكثر، ويجعله أكثر تشخيصًا، ويساعد على حلب اهتمام المتلقيّ<sup>48</sup>.

وينقسم الاستدلال الاستقرائي قسمين :

- الاستدلال الاستقرائيّ الناقص' : وينقل فيه الذهن من الحكم على الجزئيات إلى الحكم على الكلئّ.

- الاستدلال الاستقرائيّ القام : ويتقل فيه الذهن من جميع الجزئيات ليعممّ الحكم على ما هو كليّ".

<sup>1 -</sup> كشان اصطلاعات العنون ج 1, ص 172.

<sup>2-</sup> شوايط للعرفة. من 188.

<sup>3 -</sup> ينظر: بروس في الحجاج الفلسفي إبريس أوهلال مجلة الشبكة الثربية فيلو مرتبل الالكترينية ص 23.

<sup>4 -</sup> ينظر: السابق ص 23 - 25

<sup>5 -</sup> ينظر: السابق س 24

### ومن الشواهد على هذا النوع من الاستدلال:

مارواه ابن عسر رضى الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : وإذَّ منَ الشَّعرِ شحرةً لا بَسشُطُ ورقها، وإضًا مثلُ السَّملِ : ووقع النَّامُ في شجرِ البوادي. قال عبدُ الله : ووقع في نفسي أمَّا النَّحلةُ، قالو : حدَّثنا ما هي يا رسولُ الله ؟ فال : هي النَّحلةُ، قال : هي النَّحلةُ، قال :

وما رواه أبو هُزِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُوعَنْهُ قَالَ : إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ الْفَلِمَ عَدُوى. فقامَ أَعْرَائِ فَقَالَ : أُرَأَيْتَ الإِبِلُ تَكُونُ فِي الرَّمَالُ أَمْنَالُ الطَّبَاءِ، لتأنيها البعيرَ الأَخْرَبُ فَتَخْرَثُ ؟ قَالَ النَّبِيُ ﷺ:
قَعْلَ : أُرَأَيْتَ الإِبِلُ تَكُونُ فِي الرَّمَالُ أَمْنَالُ الطّبَاءِ، لتأنيها البعيرَ الأَخْرَبُ فَتَخْرَثُ ؟ قَالَ النَّبِيُ ﷺ:
قَعْلَ أَفْدَى الأَوْلُ ؟ إِنَّهُ.

— وما رواه حابر بن عبد الله أنَّ رسولَ الله ﷺ مَرَّ بِالسُّوقِ، دَاخِلًا مِنْ بَعْضِ أَعَالِيَةٍ، وَالنَّاسُ كَتَمْتُهُ وَالَ رَوَا حَالِهِ اللهُ وَالْمَاسُ عَلَيْتٍ وَالسَّلَ اللهُ وَاللهُ عَلَيْتٍ وَالسَّلَ اللهُ عَلَيْتٍ وَالسَّلَ اللهُ عَلَيْتٍ وَالسَّلَ اللهُ عَلَيْتٍ وَالسَّلَ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَيْتُ إِلَّهُ لَنَا يَشَيْعُ وَمَ وَمَا نَصْبُعُ بِهِ ؟ قَالَ : مَا نُحِبُ أَنَّهُ لَنَا يَشَيْعُ وَمُ وَمَا نَصْبُعُ بِهِ ؟ قَالَ : مَا نُحِبُ أَنَّهُ لَنَا يَشَيْعُ وَمُ وَمَا نَصْبُعُ بِهِ ؟ قَالَ : مُعْلِي اللهُ مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ ﴿ كَانَ عَيْنَا فِيهِ إِلنَّهُ أَصَالُ الْمَوْنُ عَلَى اللهِ مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ ﴿ ؟

في الأحاديث الشريفة السابقة انتقل الرسول ﷺ بالمتلقين من الجزئيات لاستخلاص قانون عام وقاعدة كلية، وهو ما يمكن إيضاحه في الجدول التالي :

| النئال والمعاني الجزئية) | المعاني الكلية المستبطة                                                                                                                 |  |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                          | أن المؤمن ثابت لا تزعزعه فلصائب، ومو شاكر، صابر، نافع في<br>كل حين، جميل الأحلاق، طيب الكلام، وطيب العمل، كثير<br>النفع، ومستمم العظاء. |  |
|                          | أن لأشباء لا تؤثر بندسها، بلى تأثيرها يكون بإرادة فله تعالى، فهو وحده<br>الضار النامع.                                                  |  |
|                          | العيشة الحلية الراضية الباقية هي عيش الآعرة، أما الدنيا فإنه عهمنا طاب<br>عيشها ضَافقا إل الفتاء، وإذا لم بصحيها عمل صالح فإنما خسارة.  |  |

<sup>1 -</sup> رواد المختاري كتاب الملحج بياب قبول اقتمت ممثنا وأخيرتنا وأبائيا. ح الأرومستهم كتاب صفية القياسة والجنبة والنبان بأد فيثل الأولين وثبل التخليف 1912

<sup>2 -</sup> رواه المخاري كتاب الطبر باب لا عدوي ح 5775، واللفظ لم ومسلم كتاب السلام باب لا عموى ولا طيرة ح 2220

<sup>3 -</sup> يواد مسلم كيناب الزمد والرفائق ح 2957

وقد استطاع تلا الانتقال بالمتلقين إلى هذه المعاني الكلية من حلال شحد أذهاتهم بواسطة الأستلة الجزئية المحدّدة، المترابطة فيما بينها منطقيًّا، والتي تستدعي مهارات التفكير، والفحص، وملاحظة أوجه الشبه والاختلاف، رابطًا ذلك ببيئة المتلقين، وبالموقف العمايّة، ومعتمدًا على خيرات المتلفية، ومعتمدًا على خيرات المتلفية، ومعارفهم السابقة، وصولًا إلى التبحة النطقيّة التي يتفق عليها الجميع. [

د / الاستدلال السببي المنظم المنطقة المنطقة في معونة النواسة الاستدلال السببي، وهو حركة للحرية تقوم على ربط الأسباب بالمسببات، و بالاستدلال بالعلّة على المعلول، أو بالسبب على النيحا، أو بالوسيلة علم الغامة ".

والاستدلال السبيّ من أمرز الاستدلالات المجاميّة، وأقدرها على التأثير في المتلقي، إذ يقوم على وحود علاقة سببيّة يربط بها المتكلم بين أجزاء الكلام، وبين الأفكار والفضايا والأحداث بحمل بعضها سببًا ليعضّ . ويكثر في الخطابات الرامية إلى الإقناع، التي تستخدم الاستدلال العقليّ وسيلة لتبيت الحقائق، وحعلها أمورًا متمكّنة وراسخة لا تبدل ، فيغدو بذلك كل مضمون حماحيّ رُدّ إلى سببه المحدث - كما يقول يفون - ،حقيقة كليّة، ومتهى مأليًا متعاليًا، تمكّن واستقرّ بفعل قانون عقليّ حلّصه من العموم، وأدبحه في دائرة الخصوص، إذ ردّ، إلى أصله، وأنحاه إلى سببه، إلى الم

وتكسن أهمية هذا النّوع من الاستدلال - إضافة إلى ما سبق ذكره - في الحجة البراغمانية المتولّدة عنه، والمترنبة عليه، فرنط النتيجة بالسبب المؤدّي إليها، والشارح لوجودها من شأنه أن يبرز الطابع النفعي لهذا الاستدلال الهم اخرال السبق يقوم على اعتبار تناتجه السلبة أو الإنجابية، وهو ما يؤثّر مباشرة في نوجيه السلوك والمعتقدات، وهو للقصود من هذا النّوع من الاستدلال الله.

وإذا كان ربط الأسباب بالنتائج مطنّة الاختلاف، وتعدد وحهات النّظر، وكثرة الأخذ والردّ، فإنّ هذا الاختلاف غير وارد في الحديث النبوي، فالنلقون يستجيون طواعية لصحّة الأسباب للملنة

<sup>1 -</sup> يتطر: اقتجام في الشعر العربي ص 327.

<sup>2 -</sup> ينظر : السابق الصفحة نفسها.

<sup>3 -</sup> ينظر الحجاج والفيقة وأفاق الثأويل س 284

<sup>4 -</sup> السابق ص285.

<sup>5 -</sup> ينظر عدة الأدوات الجاجية (مقال), ليونيل يلتجن ترجمة : فضيئة فوتال هيمن الحجاج مفهومه ومجالاته، ج 5, ص 141.

<sup>8 -</sup> ينظر: في نظرية الحجاج ص 50.

بافتناع ورضى ، مع ما قد يكون من استيضاح لجزئيَّة مشكلة - وهو ما يجعل الاستدلال النسبيّ في الحديث النبويُّ ذا طابع خاص لا بشاركه فيه غيره.

والاستدلال السببي كنير الورود في مدونة الدراسة، ومن ذلك :

- ما رواه زيد بن ثابت رضي الله عنه أنَّ النبيُّ فِيَّةِ النَّف مُحرةً في المسحد من حصر، فصلًى رسولُ الله فَلَق فيها لبالي جن احتشع إليه ناس، ثم فقلوا صوته إليق، فظنُوا أنه قد نام، فحقل بعثهم يتحفّ تتحرّج للبهم، ققال: معازال بكم الذي رأيتُ فِلَ صَبيعكم حتى خشيتُ أن يُكتب عليكم، ولو تحب عليكم ما تُعتُم به، فصلُوا أيُّها الناسُ لِ يُورِيكم، فإنَّ أفضلُ صلاة المره في بيته إلا الصلاة المكتوبة، "!

وعن حامر بن عبد الله رضي الله عنه قال: مؤت جنازة. فقام لها رسول الله ﷺ. وتُشتا معه.
 فقلنا : يا رسول الله ! إنما يهوديًّة. فقال : وإنَّ الموت ترَبّع. فإذارأيتُم الحنازة ففومواه.

- وقوله ﷺ : وإذا كنتُم للائةً قلا يتناجى اثنانِ دون صاحبِهما. فإنَّ ذلك يُحزُّهُ وْ ".

ومن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال : خَلْفَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَلْيُ مَنَ أَبِي طَالِبٍ فِي عَرْوَةِ تَبُوكَ فَقَالَ : أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْي بَمْتُولَةِ عَلَى أَمْ تَكُونَ مِنْي بَمْتُولَةِ عَلَى أَنْهُ لَا نَبِي بَعْدِي، الله عَلَيْ أَنْهُ لا نَبِي بَعْدِي، الله عَلَيْ أَنْهُ لا نَبِي بَعْدِي، الله عَلَيْ إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي بَعْدِي، الله عَلَيْ إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبِي إِنْهُ لَا نَبْلُ إِنْهُ لَعْلِيْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ فَاللَّهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ لَا نَبْعُ إِنْهُ لَا أَنِي أَنْهُ لا نَبْعُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ لْهِ أَنِهُ لا نَبْعُ لِمُ أَنِهُ لا يَعْمُ إِنْهُ إِنْهُ لَا لَهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ لَا أَنِهُ لَا أَنِهُ لَا يَعْمُ إِنْهُ إِنْهُ لَا أَنْهُ لَا يَعْلُمُ لَا أَنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ إِنْهُ لِنَا أَنْهُ لِلْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ لِلْهُ أَنْهُ لَا أَنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ لَا أَنْهُ لِلْهُ إِنْهُ إِنْهُ أَنْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ أَنْهُ لِلْهُ أَنْهُ لِلْهُ أَنْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِنَا لَهُ لِلْهُ لِ

<sup>9 -</sup> رواد البخباري كتاب الامتصام بالكتاب والسناء جاب ضابكره من كثيرة السياال ولكلف صا لا يعنيت ح 7250 ومسلم. كتاب صلاة المسافرين وقصرها بناب المشجبات مبالاة الناقلية في بينت ودوازها في للمسجد ح 781.

<sup>2 -</sup> رواه النخاري كتاب الحنائق باب من قام إختاره يهودي ح 1311. ومسلم كتاب الجنائن باب القبام للجنازة ح 960.

<sup>3 -</sup> زباد البخساري كشاب الاستثنال بناب إذا كانسوا أكثر من ثلاسة فيلا سأس بالمسارة والناجسات و 1290، ومسلم كشاب المسلام بناب قسرم مناجسات الانسين مون الناست بقيدر رصيات 2180

<sup>4 -</sup> واه التحسيري كتساب فضائيل أضحساب النبسي 55 ، يناب مناقب، علَّي بين أيس طلاب ح 3706. ومستلم كتساب فضَّاسل المصناب ة يناب فضائيل علين ح 2406 واللفيظ ليه

<sup>5 -</sup> بنظر عدة الأدوات الحجاجية اعقال. شمن الحجاج مفهومه ومجالاته ع 5 ص 143.

<sup>6 -</sup> الجاح والحقيقة وأفاق التأبيل ص 509

ويمكن إبراز ثنائية (التبيجة / السبب) وما يتولد عنها من مبادي، حجاجبة في الأحاديث من خلال الجدول النالي :

| التيجة                                                          | البيا                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مدم من التي ﷺ لِسَلَّمُ الْفَاصِ<br>مناة القيام.                | <ul> <li>مدیت آد تفرض علی الدار المجال علیمود اتبهام<br/>مشها.</li> <li>آفضل صلاء المره فی یته إلا المكونة (مبدأ النیسو).</li> </ul> |
| فيام الرسول 🏂 الحنازة اليهودي                                   | الوت فئ واحوم للفن الإنسانية). ومِماً الإنسانية).                                                                                    |
| الشهي غن تناحي الإثنين دون الثائث.                              | إن ذلك يحزبه.<br>وميمًا التصالي بين اللسلم وآسيه).                                                                                   |
| حَلَف الرسول ﷺ علي – رضي الله عنه –<br>على المدينة في غروة نبوك | آما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى؟ (مبدأ<br>المسؤولية).                                                                      |

إذن : كل تلك المبادئ العالية المترقدة عن الأسياب تمثل غايات حجاجية نجيها المسلم باعتبارها منافع تفيده في دنياه وأخراه.

#### ه / الاستدلال بتقسيم الكلّ إلى أجزانه

الاستدلال بتقسيم الكلّ إلى أجزائه المكوّنة له من أنواع الاستقراء التّام المفيد لليقين "، وهو من الحجيج شبه المتطقمة عند بيرلمان "، وهو استدلال يفيد بأنَّ الحكم الذي ينطبق على كلّ جزء من أجزاء الكلّ ، ينطبق ثبمًا لذلك على الكلّ "، وبذلك يتم توظيف كل جزء ليكون بمثابة الدليل على القضية المرادة من الكلام.

ومن أمثلته في مدونة الدراسة :

- نوله رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : والشُّهدَاءُ خَسْمَةُ : الطُّغُونُ، والمُبْطُونُ، والغَرِقُ، وصَاحِبُ الحَدْمِ، والشُّهيدُ
 في سَبِيل اللَّهِ ""

صدر الله المديث بداية بحملة للفت الانباد، وقيقة الأذهان لتلقي الحبر، ضمنها حكم عام يفيد حصول توليل الشهادة لعدد من الحالات، ثم الحيل في بيان الأصناف عن طريق التقسيم، معممًا الحكم على مبتات وحالات يصح أن يوصف أصحابها بالشهداء لما فيها من شدة، قال ابن الدن : وهذه كلها مبتات فيها شدة تفضل الله على أمة عمد الله بأن جعلها تحميمًا لذوبهم وزيادة في أحروهم يلغهم بها مراتب الشهداء، ه.

وقد استخدم التقسيم في الحديث باعتباره نوعًا من أنواع الاستدلال، كان له أثره في استدعاء الحكم عند ذكر كل قسم، فكان ذلك دليلًا على أن الشهادة بفضل الله ورحمته لا تنحصر في القتل في ساحة الجهاد. فكل قسم من هذه الأقسام يمود للحكم الأول (الشهادة)، وبدفع إلى التأمل في أسباب استحقاق هؤلاء لأجر الشهادة، وينتهي إلى غاية حجاجية وتداولية وهي الحث على الصبر على الشدة للصاحبة لهذه الحالات، لما يعقب ذلك من الأحر الكبير، وتعميق الرحاء برحمة الله وواسع فضله.

- ومن الشواهد قوله ﷺ ومفاتيخ الغبب لحمل لا يَعْلَمُهَا إِلَّا اللّهُ: لا يَعْلَمُ مَا فِي عَدِ إِلّا اللّهُ، وَلا يَعْلَمُ مَا يَعْدِ إِلّا اللّهُ، وَلا يَعْلَمُ مَنْ يَأْنِ الطَّمْ أَحَدٌ إِلّا اللّهُ، وَلا تَشْرَى تَفْسُ بِأَيْ أَرْضِ تَمُوثُ، وَلا يَعْلَمُ مَنْ يَكُو السَّاعَةُ إِلّا اللّهُ، ول رواية ومفاتيح الغيب حمس ثم قرأ: وإنَّ اللّهُ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُسَرِّلُ الْقَيْتُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَقْرِي نَفْسَ مَّاذًا تَكْسِبُ عَدَا وَمَا تَقْرِي نَفْسَ مَّاذًا تَكْسِبُ عَدَا وَمَا تُقْدِي نَفْسَ مَّاذًا تَكْسِبُ عَدَا وَمَا تَقْرِي نَفْسَ مَّاذًا تَكْسِبُ عَدَا وَمَا تُقْدِي نَفْسَ مِّانًا أَرْضِ تَمُوثُ إِنَّ اللّهُ عَلِيمَ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: 34] أنّا.

صُدُر الحديث بحكم عام، وهو أن هناك علمًا احتصَّ الله تعالى به نفسه، ثم قسّم هذا العلم إلى أ أقسام خسق، وفصّل في بيانما، ليكون كل قسم دليلًا فائمًا بداته على احتصاص الله سبحانه وتعالى بعلم النيب. فذكر الحديث أنواعًا من الغبوب تتعلق بحياة الإنسان ورزقه ومصيره لا يعلمها إلا الله. فذكر احتصاصه بعلم الشاعة التي تمثّل بداية حياة الإنسان في الدّار الآخرة، وبعلم وقت نزول المطر الذي

<sup>1 -</sup> يواد النشأري كتاب الجهاد والمسين بيلي الشيهادة سينج سيري الفتيل ح 2000 ومستمر كتياب الإسارة بياني بهيائي أ الشيهادار ح 1914

<sup>2-</sup> فنح الباري ج 8 ص 52

<sup>3 -</sup> رواه المشاري في كتاب تقسير القرآن باب الله يعلم ما قمل كل أنثن وما تغيض الأرحام.. الرعد/8، ح 4897

هو سبب في رزق الإنسان وحياته على الأرض، وذكر احتصاصه بعلم ما اشتملت عليه الأرحام، وما ينقص من الخلفة وما يُزاد فيها، وما يكون من أحوال الأجنّة من سعادة، وشقاء، ورزق، وأجل. وذكر ا اختصاصه سبحانه بعلم ما يكتسبه الإنسان في غده من مال أو علم أو عمل، وذكر اختصاصه بملم موعد الأجل ومكانه، وهي مفاتيلح العيب الخمسة التي لا بعلمها إلا الله المتعلّقة بمياة الإنسان منذ أن كان حنيًا في بطن أنه إلى أن يتوفاه الله، ومن ثم يبعثه "أ.

وكل قسم من همذه الأقسام دُليل قائم بذاته على قدرة الله وعلمه أُلغيب، وبذلك تسمّ تقوية الحكم الأول بتعداد الأدلّة الدالّة عليه، وتقصيل المعنى المتقدم، فالأجزاء كلها منسجمة في التعبير عن الكلّ وهو (علم الله).

وهدف هذا النوع من الاستدلال - بحسب بيرلمان - البرصة على وحود الجموع، تعنى الإضعار بوجود الشيء موضوع التقسيم من حلال التصريح بوجود أجزائه أقدى الحديث السالف تمت البرهنة على وجود أمور غيبية لا يستطيع البشر أن يحيطوا بعلمها - وإن ظرّ بعضهم ذلك -والدليل وجود كذا وكذا ... من أمور الغيب التي مهما ادّعى بعضهم العلم بحا أو بطرف منها فإنما تظلّ علمًا محجوبًا عن البشر لا يعلمون منه شيئًا إلا بأمر الله.

#### و / الاستدلال بالمعاينة

من أنواع الاستدلال العقليّ في مدونة الدواسة الاستدلال بالمعاينة، والموقف الحيّ. حيث يستشمر الرسول ﷺ حادثة ما ويجعل منها دليلًا وتنبيها على أمر عقديّ أو تشريعيّ أو أخلاقيّ، أو غير ذلك، فيكون الدليل أبلغ في الاحتجاج العقليّ والوحداق، لتأسّسه على موقف تواصليّ، ينطلق الاستدلال فيه من واقع بحرة حسيّة حيّة إلى استدلال عقليّ بمرّد.

#### ومن الشواهد على ذلك:

ما رواه عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: قدم على رسول الله ﷺ بنتي. فإذا امرأة من الشبي، تبتغي، إذا وحدث صبيًا في الشبي، أخذتُه فالصفته بيطنها وأرضعته. فقال لنا رسولُ الله ﷺ: وأثرون هذه للرأة طارحة ولدّها في النار؟ قلنا: لا. والله إ وهي تقدر على أن لا تطرحه. فقال رسولُ الله ﷺ: والله أرحمُ بعاده من هذه بولدهاه.

<sup>1 -</sup> ينظر: فتح الباري ج 13. من 377 وعمدة الفاري ج 7 من 87

<sup>2 -</sup> ينظر: في تطرية الحجاج من 40.

<sup>3 -</sup> يواه المحملي كتاب الأنب بناب رحمية الوابد وتقييات بمعانفت مع 5999 ومساعر كتاب التوبية بالب ساعة رحمية الله وأنها مسيقت غضيتم 275

استلل الرسول ﷺ بمدًا للوقف الحتى المعتر الليء بالرحمة على رحمة أكبر وأوسع وأعظم هي رحمة الله تعالى بعياده المؤمنين، فهي رحمة لا يشبهها شبىء. وقُدَّم هذا الدليل القائم على المعاينة لسالم فوائد، منها :

الأولى : نبشير للومنين يسعة رحمة الله تعالى، ليعظم رحاؤهم في الجنة، ويدخل عليهم السرور. الم الثانية : ان المراوريم من البشر الله ارحم منه، فسل وانت له حاجة فليقصد لحاجته من المرحم من أرجم البشر".

الثالثة : أن المؤمنين مدعوون للعمل بموحب صفات الله عز وجل وأسحاله الحسنى، ومن صفاته - سبحانه - الرحمة، وبذلك تكون الحجمة البراغماتية المقامة على المتلقين هي الدعوة إلى التراحم.

 ومن الشواهد ما رواه زند بن خالد الجنهني، قال: صلّى لَنَا رَسُولَ اللّهِ ﷺ صَلاَةً العُنْتِحِ بِالشَّهِ عَلَى إِنْهِ مَنَا وَكُنْتُ مِنَ اللّهِ ﷺ فَالَا: صَلَّمَ النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى إِنَّهُ مَنَا وَكُنْتُ مِنَ اللّهِ عَلَى النَّهِ مَنَا الْمَسْرَفَ أَعْلَى النَّهِ عَلَى إلنَّهِ مَنَا وَكُنْتُ مِنَ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى النَّهُ عَلَيْتِهِ عَلَى النَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى النَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَل اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا الل

استنمر الرسول قال هذه الظاهرة الكونيّة التي عاينها الجميع ليقيم الدليل بواسطنها على مسألة عقديّة مهمة، ويستأصل من النفوس رواسب الجاهليّة، من مثل اعتقاد أن نزول المطر يكون بواسطة النّو،، وأن الأنواء فاعلة له من دون الله. نقطع الحديث هذه العلاقة بين الفلوب والكواكب، ليصلها بمثالق الكواكب وعالم النيب، المنفرة بالقدرة، المنفضل برحمة عباده بالمطراك.

<sup>1 -</sup> مطر فتح الباري ع 10. ص 445

<sup>2 -</sup> واه التحاري كتف الأبان بك يستقبل الإمام الناس إدا سلم ح 846. ومسلم كناب الإبان ياب كفر من قال مُطرنا بالنود ح 71

<sup>3 -</sup> سطر فتح الباري ج 2 ص 600 - 609.

#### والجدول التالي فيه مزيد من التوضيح للاستدلال بللعاينة :

| الغابة الحجاجية                                                                                | العثى                                           | )<br>المحالة                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| إذكاء فيهما، في سعة رحمة الله، والدعوة إلى<br>الإتصاف، الرحمة التي مي من صفات الرحن<br>عز وسل. | ان كل رحيم من البشر الله<br>ارحم ت.             | المراة من السبق الني أفريت<br>يومود ولذها وسارعت كل<br>إرضاعه. |
| المحسيص التوحيساء وتطهستير الفلسوب مسن<br>الاعتقادات لفاسدة.                                   | أن النعم هي من الله وحده<br>ولا شريك له في ذلك. | نزول فلطر يعد شدة العطش                                        |

## ثالثًا : خصائص الاستدلال العقلي الحجاجي في الحديث النبوي

تبيّن مما سبق أن الاستدلال العقليّ الحجاجيّ في الحديث النبويّ في مدونه الدراسة يتميز بعدد من الخصائص، منها :

- أنه استدلال لا يستحبب بالضرورة لمقاييس المنطق وآلياته، بقدر ما هو استدلال ناجع يستجيب لأهداف التواصل، والنداول والتعامل الاجتماعي".
- أنه استدلال تتفاعل فيه عناصر اللغة والمنطق والسباق، ويراعي أطراف الخطاب والظروف الحيطة به.
  - أنه استدلال ثرئ من حيث مادته، وواسع من حيث آلياته، ومتغيّر بحسب وظيفته ومقامه<sup>62</sup>.
- أنه يحمع بين الإقناع العقلي، والتأثير الوجدائ، فقيه الحكة المقلية المقنعة، والبلاغة الأسرة، ومخاطبة المشاعر والأحاسيس واستثارتها.
  - أنه استدلال لا يقوم على الحدل، ولكنه يخاطب الفطرة السوية، والعقول السليمة.
- أن المقدّمات الاستدلاليّة فيه ليست عقائيّة صِرْفة، ولكنّها مقدّمات في أغلبها وافعيّة، ومشاهدة، ومما تقع عليه الحواس.

<sup>1 -</sup> مغاد من الاستدلال البلاغي. ص 16

<sup>2 -</sup> مقاد من السابق س 15 - 16.

- أنما استدلالات سهلة وواضحة، بعيدة عن التعقيد الفلسفي، والحدَلقة المنطقية.
- أنما استدلالات ذات غايات تداوليّة، تسعى إلى الإرشاد، وتغيير المعتندات وللفاهيم، وأساليب التفكير، والسلوكبات.
  - أنها استدلالات شاملة لكل بحالات الحياة.
  - أنما تَشَكُّونِهِ بما يناسب الموقف، والموضوع، والمخالِفِ.
  - أنما تراعى كفايات المتلقين الإدراكيَّة، والمعرفيَّة، والثقافيَّة، والطَّروف الزمانيَّة والمُكانيَّة.
- أنه يُختمع في الحديث الواحد أحياتًا أكثر من وجه للاستدلال، نمثلًا في حديث (الحدي
  الأسكّ) اجتمع الاستدلال بالمعاينة، والاستدلال بالتمثيل، وفي حديث (إن من الشحر شحرة...)
   امتمع الاستدلال بالاستقراء، والاستدلال بالتمثيل، وفي حديث رأما ترضى أن تكون مني بمنزلة
  هارون من موسى) احتمع الاستدلال بالقياس، والاستدلال السبيّ، وغير دلك.

#### والخلامسة

أن ورود بعض أشكال الاستدلال العقليّ في الحديث النبويّ على صورة الاستدلال المنطقيّ المعروف عند المناطقة، أو قريبًا منه، لا يعني أن الحديث الشريف خضع في حجحه واستدلالاته القواعد النطق بالعنى البوتاني للمصطلح، لكن للحديث النبوي منطقه الداخلي، فهو خطاب نبوي خاطب الفكر الإنسانيّ بما أودعه الله فيه من قدرات على التفكير، والربط، والاستنتاج، والقيام بالعديد من العمليات العقليّة بصورة فطريّة.

فالرسول ﷺ حاء كلامه فصيحًا بليفًا كأفصح وأبلغ ما يكون في لغة العرب، وحربًا على عاداقم في الكلام والمحاورة، متناعقًا مع بيتنهم، ومراعبًا لمستواهم الفكريّ وللغرقي. فكان الاستدلال العقليّ في مدؤنة الدراسة -كما تبيّن – سهلًا يسيرًا، ليس فيه تعقيد ولا صرامة، ولا تفعر ولا تحذلق، يخاطب لوجدان كما يخاطب العقل، ويقهمه الأميّ كما بفهمه المتعلم في كل زمان ومكان.

وهو استدلال متنوع الأشكال والطرق، اقتصر المبحث على شيء من صوره من ياب الاختصار، إذ البحث في أنواع الاستدلال العقليّ في الحديث النبوي متسع جدًا، ويحقّ أن تفرد له المصنّفات.

وقد تبيّن أن الرسول صلى الله عليه وسلم استخدم لفياس بحميع أشكاله : (التام، والمضمر، وفياس العكس)، فكان هماك الانتقال السلس من المقدمات إلى النتائج في كل شكل من الأشكال. فقرر الرسول على من خلال القياسين النام وللضمر مثلًا بعض القضايا الشرعية للهمة مثل تحريم الخمر، وبعض القضايا الأسلانية مثل الترغيب في الإحسان في كل شيء، وبعض قضايا للعاملات المالية مثل تحريم الغيش.

وأثبت بعض الأمور من خلال إبطال نقيضها في القياس بالخلف، الذي يستدعي حجة عقلية ويثبت المطلوب المجرد حلال إبطال نقيضه، مثل إثباط وحول الجنة للموحدين بإبطال دخوالم للمشركين.

كما استخدم عليه السلام الاستدلال بالنشيل، وعالج بواسطته بعض القضايا المهمة من علال الربط بين ركني النمنيل والمتقل، والمتقل به)، وإشراك المتلفي في إدراك العلم، ومن ثم الوصول إلى التناتج، ولاحظ البحث من خلال شواهد الاستدلال بالتمثيل التي ساقها أن الرسول في اعتمد هذا النوع من الاستدلال في مخاطبة المتلفين البسطاء لإقتاعهم بواسطة حجة عقلية سهلة الإدراك، عظيمة الأثر، فأجاب السائلة التي حاءت تسأل عن قضاء القدر بتشبيه القدر بالدين، لتدرك السائلة ماشرة أن قضاء القدر واحب، وأحاب الرحل الذي شك في نسب ابنه إليه عندما ولد مختلف اللون عنه بأن شبة احتلاف لون ابنه عن لونه بالإبل الحمرا، يكون قيها الأورق، قفهم الرحل المغزى، واقتم، وزال مافي نصه من شك.

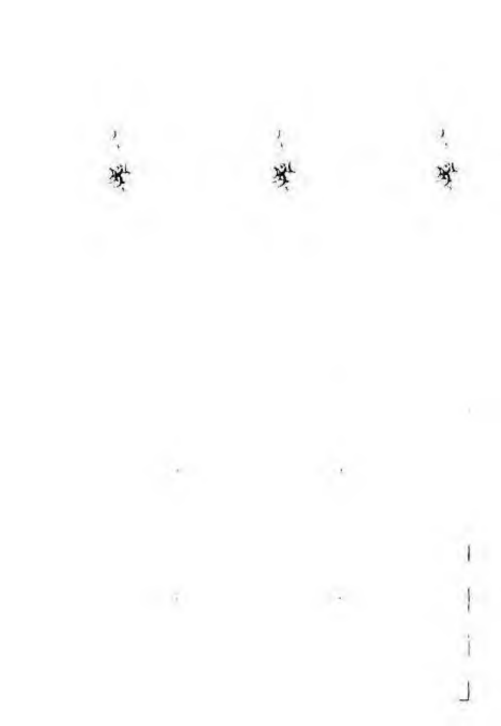
واستحدم الله الاستدلال بالاستقراء لينتقل المتلفين من حالات ومعان حزنية إلى قاعدة كلية أو قانون عام. وكان ياتي بحذا النوع من الاستدلال في إطار المجاز أحيانًا، مثل تشبيهه للمؤمن بالنحلة، ليحث المتلقي على إدراك الجزئيات المتشابحة بين الطرفين، ثم يتوصل إلى قواعد عامة، ومعان كلية تفيده في أمر دينه ودنياه وأحراه.

واستحدم كذلك نوعًا من أهم أنواع الأسندلال الحجاجي وأقدرها على التأثير في التلقى وهو الاستدلال السبي، الذي يربط الأسباب بالمسبّات، فينحم عن ذلك نتائج حجاجية وتداولية توجّه الفكر والسلوك. فربط مثلًا قيامه لجنازة اليهودي بسبب مهم هو احترام النفس الإنسانية مهما كانت ملّتها، تقريرًا لمبدأ مهم من مبادئ الإسلام هو مبدأ الإنسانية.

واستخدم كذلك الاستدلال بتفريع الكلّ إلى أحزائه لتوظيف كلّ جزء من أحزاء الكلام للتدليل على القضية المرادة من الكلام، وإظهار الكل الذي يسمى المديث إلى تثبيته. فقرر مللًا منلًا احتصاص الله بعلم الغيب بذكر أحزاء هذا الغيب التي لا يجادل أحد في كونها غيبًا لا يعلمه إلا ألله عزّ وحلّ. ولماكان الاستنالال بالمواقف الحية من شأنه أن يكون أكثر تأثيرًا، وأشد إفناعًا من غيره استحدم الاستدلال بالمعابنة، فاستدلَّ مثلًا على سعة رحمة الله سبحانه وأنحا رحمة تقوق التوقعات برحمة تلك الأم من السبئ بابنها الذي أشاعته في أرض المعركة، ثم لما وحدته سارعت إلى إرضاعه بلهفة وشُوق وحبّ في موقف مؤثّر.

والمتقدم أدوات الحجاج النبوي في مدونة الدراسة على استخدام الحجج العقلية فقد يكون السرح والتقصيل أحيانًا بصوره المحتلقة أنشل وسيلة للحجاج، وهو موضوع للبحث القادم إن شاء الله.

# المبحث الثالث الحجاج بالشّرح



أنرد البحث مبحثًا كاملًا للحديث عن الشرح باعباره أداة حجاجيّة لأهميته، وشدّة بروزه في مدوّنة الدّراسة، نظرًا لمناسبته للوظيفة الإيلاغيّة التي جاء بها لرّسول ﷺ، وتلاؤمه مع طبيعة الحجاج النبويّ الساعي إلى تغيير الفاهيم، والأنكار، والسلوكيات لمتلقين لهم قابليّة للتفاعل الإيجابي مع خطاب النبي ﷺ، الذي يخاطب عقوقم وقلويُم في آنٍ معًا، ويهدف إلى إقناعهم واستمالتهم.

المؤسّر شكل من أشكال البرمنة" وآلية فين اليات الحجاج، يقوم على القاعدة في حبارية، غير الله يتميز بكونه بسعى إلى الإفهام، وتوضيخ بعض الظواهر ضمئية كانت أو تصريحيّة عن والغرض منه هو والتمكّن من استبدال قول مكان قول أخر يعبّر عن نفس المعنى، لكن بصيغة مختلفة، "ا فقله نحتاج القضيّة المطروحة إلى الشّرح، لتوضيح أبعادها ودلالاتما لنرض الإنساع، أو التربير، أو الإنهام، أو غير ذلك من الأخراض المجاهية.

وبقوم الحجاج بالشّرع عند شارودو على أسلس من العلاقة السبيّة الشُوحَهة من السبب إلى الشبحة (١٩) وبتمثّل عنده في عدد من النماذج ميل :

- الشّرح عن طريق القياس المنطقي.
  - والشّرح الدّرائعيّ.
  - والشرح الحسابي.
  - والشّرح الفرضي<sup>(5)</sup>.

أما عند بلنحر فبتلاءم الحجاج بالشرح مع حالة المتكلم الذي يسعى إلى نقل قناعاته إلى المخاطب الذي يرعب في استمالته، أو الذي يرعب في مشاورته من أجل الوصول إلى وأى أو قرار. والشرح عنده حجة على فهيد ومعرفة وقمرة خبرة، وهو علامة على بذل جهد من أجل فهم يشم عن دراسة ومعرفة، ولذلك هو أثر الموضوعية، والمصدانية الفكرية. وتبدو أهمية الشرح في الحجاج عن دراسة ومعرفة، ولذلك هو أثر الموضوعية، والمصدانية الفكرية. وتبدو أهمية الشرح في الحجاج عند المناسبة على الإنصات والاستبعاب الذي يسبق الاستمالة، إذ كثيرًا ما يقشل الجهد الإقناعي بسبب علم الفهم 18.

١ - بنظر: اقجاج بين النظرية والأسلوب ص (4).

عنظر: الإضاع النبهج الأمثل للتواصل والقوار المقائل، مجلة النواث العربي، ص 230.

<sup>3 -</sup> الحوار النهدي ص 112.

 <sup>4 ·</sup> ينطر : الحجاج بين النظرية والأسلوب ص 40.

<sup>5 -</sup> يعظم: المسابق من 40 - 42 لوقت نسبق النبيث عن القياس للنطقي والاستندلال السبيبي باعتبارهمية اليتين من البيات الاستندلال ما يفتني عن إضاءة ذكرهما في عنها للبسية

<sup>6 -</sup> يقطر: عدة الأبوان للجاجية اطلال شمن للساح مفهومه وممالاتم ح 5 ص 122.

والشَّرح بَدَفَ الإقناع يستثمر خمس وسائل عند بلنجر، هي :

- الوصف أو السرد.

- التعريف.

المقارنة.

لل - التشبيه. الم

- المثال باستحضار الأحداث،

وسياحذ البحث بمدّا التقسيم مكتفيًا بدراسة بعض الوسائل التي لم يتمّ التطرق لها من قبل، وهي : الوصف والسرد، والتعريف، والمقارنة، والثال باستحضار الأحداث.

# أولاً : الشِّن بالوصف أو السرد

أصل الوصف في اللغة: الكشف والإظهار، وذكر الشيء بحلته وتعته (10 يقول ابن القيم: والرصف أصله الكشف والإظهار... وأحسنه ما يكاد يمثل الموصوف عباتًا (19).

وعرّفه النّفاد العرب بأنه وذكر الشيء بما فيه من الأحوال والحيتات، في دائرة للعارف الكبرى للقرن الثالث عشر عُرّف الوصف بأنّه وشكل من أشكال التفكير بواسطة التفصيل، يجعل الشيء مرزًّا بوحه من الوجود، بدلًا من تعينه بساطة، وذلك بالعرض للتحرك لأكثر الخصوصيات والملابسات أحمية، 19.

وتعريف بأنه شكل من أشكال التفكير يضعه في دائرة الإتصال اللغويّ، وما يحدث فيه من رصد السمات الموصوف، ووصف للمواقف والمشاعر والانفعالات. ومن هنا جعل حاكبسون الوصف والنفسير وظيفة من وظائف اللغة الست<sup>68</sup>.

<sup>1 -</sup> ينظر: السابق ع 5 من 122.

الحساح بالشرح بأب واسع بنسرع فقت كل مناكِعت وسيلة إبضاح وأنهام وبيان وتخت أساليب عندة نس عبوث المراسلة. هنها مناسبيق المديث عنده عشل: التمثيال والفهائس وانتعابيل والعلاقات العديدية، وعليته سيقتصر البحث على برست بعض الوسيقل السي لنم النظري إليها من أنهال ومنم: الوساة والسير، ولتعريف، ولقائرة، والثال، واستحضار الأحداث

<sup>2 -</sup> ينظر ، لسان العرب ح 9 ص 310 مانة توسف والعجم الوسيط ع 2 عر 1936. هانة أوصف -

<sup>3 :</sup> المُولِدُ للشَّوقُ إلى علهم القرآن وعلم البيان ص 89 .

<sup>41-16-18-4-18-4</sup> 

<sup>5 -</sup> فسر المصفس فيليب هاسين ترجمية : سنفاء التربكس بيت الحكمية الأجمع الترنسسي للفلنهم والأداب والفندورة قرطناح تونيس الطيفية الأولس 2003 ص 22

<sup>6</sup> يستفند التواسيل اللسناني حسب روسان حاكيسيون (Rostan Jakobson) إلى سينة عناصر أساسية وهي: الرسيل والرسيل والرسية عناسر أساسية وهي الله عناسية والرسية والرسية والمسان والمسان والمسان والمسان والمسان والمسان والمسان المسان المسان المسان والمسان المسان والمسان المسان المسان والمسان المسان المسان المسان والمسان المسان والمسان المسان والمسان المسان والمسان المسان المسان المسان والمسان والمسان المسان المسان والمسان المسان والمسان المسان الم

والوصف من المنظور الحجاجيّ توع من الإثبات والاستدلال، وعمل لاقوليّ يرمي إلى غاية حجاجيّة، لا ينفكّ فيه الوصفيّ عن الذالّ، معنى أنه يستحبل أن ينفصل الهتوى الوصفيّ عن موقع تلفظيّ شوعّه حجاجيًّا، كما لا ينفسيل عن وجهة نظر المتكلماً، فالوصف لا ينفكّ عن الفصد، ولذلك يوسم بأنّه وممارسة نصيّة منقطة موجّهة إلى غايده،

لْمُفَهِّدُنَاكُ مِن يُدرِج الوصف ضمن التعريفُلُهُ فِيمَّدَ تَوَعَّا مِن أَنَوَاعِهُ، وفي هذا المُحالِ المُؤَلِّت الأوصاف وسائحة جومزًا للنعريف بالمفردات والأفراد، أن حيث يمكن تعريف الشيء يذكر أوضافه.

على أن هناك من يخرج الوصف من دائرة التعريف؛ خاصّة إذا ما نُظر إلى التعريف من الوجهة المنطقيّة، بعني أن يكون التعريف مشتملًا على مقوّمات الشيء كلّها، ودالًا على ماهيّته "

وقد استعمل الرسول ﷺ الوصف بكثرة باعتباره وسيلة حجاجيّة تحدف إلى بيان حقائق الدين وشرائعه، وأخلاقه وآدابه، سواء اتّكاً هـذا الوصف على لغة الحقيقة، أو لغة المجاز.

وفي مدؤنة الدراسة شواهد كثيرة وُطَّف فيها الوصف توطيقًا حجاجيًّا.

- ومن ذلك قوله ﷺ في وصف شيء من نعيم الحنة : والحيمةُ ذُرُةٌ محوفةً، طولها في السماء اللاثوة ميلًا، في كلّ زاويةٍ منها للمومن أمل لا يراهمُ الآخروة، ٣٠.

قالحيمة للعدّة لأصل الجنّة كما وصفها الرسول الله لؤلؤة مثقوبة، عظيمة الارتفاع، مما يشي بعظم اتساعها أيضًا، وهي مزودة بأنواع فترف والنّعيم، وفيها من الحور العين، ونساء الدنيا من أهل الجنة أعداد كثيرة تتناسب مع اتساعها، مما يوحى بروعة النعيم الحسني والمعنوي للعدّ للمؤمن؟

وقد رَكَّرُ الوصف في الحديث على وصف الساحات، فذكر ما يتعلَّق بالطول الهائل لحدُه المتيمة، وأغفل ذكر عرضها، اكتفاء بالإيحاء التولَّد عن ذكر ما يتعلَّق بيُعد السافات بين أهل المؤمن في الحنَّه، وهو ما يجعل المتلقى شريكًا في التأويل، ومن هنا تتولَّد وظيفة الوصف الحجاجيّة، حيث

واللغنة وطبقتها وسفينة وتقسيورة ايعشر: اللغنة واخطناب ص 60 - 53 وقصينة اللغنظ والعنس ج 2. حاشية ص 1121.

١ - ينظر: معجم خليل اقطاب، ص 103 .

<sup>2 -</sup> في الوصفي ص 27.

<sup>0 -</sup> Hanke on 00.

٤ - ينظر: العجم الفلسفي مرا، وهية. ص 190.

<sup>5 -</sup> رواه فيجاري كتباب بنده اطليق بناب بنجناء فني منفسة الجنبة وأنهنا محفولية، ح 3043، ومستقيم كتباب الجنبة وصفية تعجزها دياب: فين صفية فيباتر الجنبة ح 2838

<sup>8 -</sup> ينظب : إكسال القليم بفوائد مسالم الإسام عياض بن موسير من عيناض (ت: 544هـ) فقيق : يحيس إحسماعول دار السنوة - دارالوفاء الريناض- للتصنورة بلا التانينة. 2004 ع قرص 331 وغميدة الفناري ع 15 ص209.

يتأوّل المتلقى بحياله صورة ذهنية ممتدّة لحذا العرض والاتساع، كما يتأوّل سبلًا من الشاعر الحسرة المرتبطة بحدًا العيم الممتزج بالرضا الإلهي عن أهل الحدة، فيتحقّق لأهل الحدة بذلك النعيمان : المعنوي، والحسيّ.

وابتدأ الوصف بإرساء الموصوف من خلال ذكره في مطلع الحديث (الخيمة...)، ثم بدأ بإسباغ النعوت على الموصوف المرافع المرافع (درى)، وهي (مؤفة)، طولما والمرون سيلًا في السماء)، فيها (اهلون للمؤمن)... زخ.

وهذه الصفات تمثّل بعض حصائص للوصوف، ونترك للمتلقي -كما سلف- تأوّل باقي الصفات، وما يلازمها من مشاعر.

ولم يكن الوصف في الحديث من أحل الوصف فقط، ولكنه وُخَه توجبها حجاجيًّا من أجل تشويق المتلقين إلى هذا النعم الأخرويُّ الذي لا يُعرف نظيره في الدنيا، والذي لا يكون مستحثًا إلا بالاستحابة إلى مقاصد الدين ومراسه، وأوامره ونواهيه. فالوصف إذن متضمّن لفعل فوليّ يرمي إلى الحثّ على العمل الموصل لهذا النعيم (وهي الغابات الحجاجية للوصف في الحديث).

- رمن الشواهد قوله ﷺ في وصف المؤس المبتلى بالمحن والمصالب في الدنيا، ونظيره الكافر :
 وخثل المومن كفائل الحالمة مِن الزُرع، من حيث أنتها الزيخ كفائها، فإذا اعتدلت تُكفَّأُ بالبلاء.
 والفاجر كالأززة، صمّاء معدلة، حتى يقصينها الله إذا شاءها.

قال العلماء معنى الحديث أن المؤمن كثير الآلام في بدنه واهله وصاله، وذلك مكفر لسيناته وراقع لدرجاته، وأما الكافر فقليلها، وإن وقع به شيء لم يكفر من سينانه وقال ابن الفيم : وهذا المثل ضرب للمؤمن، وما يلفاه من عواصف البلاء والأوجاع والأوجال، وغيرها، فلا يزال بين عالية وبلاء، ومحنة ومنحة، وصحة وسقم، وأمن وعوف، وغير ذلك، فيقع مرة، ويقوم أخرى، وعبل تارة، ويعتدل أخرى، فيكفر عنه بالبلاء، ويُمحص، ويُعلَّص من كدره، والكافر كله حبث، ولا يصلح إلا للوقود، فليس في إصابته في الدنيا بانواع البلاء من الحكمة والرّحمة ما في إصابة المؤمن، فهذه حال المؤمن في الابتلاء "

ة - وراه البخساري كشاب البرنسي يباب منا جناء فني كفبارة للبرس ح 5644 والقفيظ لنف ومستقم كشاب مبغية الفواضة والخشة والشار بناء مشال المؤمن كالدين ومثلل الكافير كشيبيرة طرن ح 2010.

<sup>2 -</sup> ينظر استميح مسلم بشرع النووي مع 9, ع 17, س 153

<sup>3 -</sup> هنت عام النسطة 3 ومنشسور ولايث العلميم والأوادة محصد سن أهي بكمو اسن طبيع الجوزسة. غيبر محقّ في همشمورات محصد علسي بينشون - بأو الكنب العلمينة. بسروت 4 ط. 1998. ح 1, هو 1427

فالحديث إذن يقدّم وصفّا بحازيًّا للمؤمن والكنور في حال البلاء، فيصف المؤمن بوصف عجيب بنطوى على الكثير من المعاني، ذكر الحديث بعضها، وترك للمتلقي استشفاف بعضها الآخر. فوصف عالية المؤمن والمنت الصغيرة الله المنت المنتق التي تشند عليها الربح فقلبها مرة، وتميلها مرة، ولا تكاد تعتدل حتى فب عليها الربح مرة أخرى، والمؤمن هكذا كلما اختيره الله بالبلاء لابن وصير، فإذا اندفع عنه اعتدل قائمًا بالشكر، أما الكافر فوصفه الله بالشجرة الضخمة الصلية غير الجوفاء، لا تعصف بحا استربح، ولا تشار بالعلولاض، على إذا شاء الله لها المسلاك نصمها وكاف رما مرة واحدة، وهكفا المسيح، ولا تشار بالعلولاض، ويستر له في المال والصحة والولد، حتى إذا أخذه لم يغلقه ".

ويعتمد الوصف في الحديث على التشبيه القائم على حركة النبتة اللبّنة المرنة في مواحهة الربح، وحركة الأرزة العنيفة المباشرة أمام الربح مما بؤدّي إلى كسرها، والصبر - وهو العمل اللاتولي التضمن في الوسف، والذي سيق الوصف من أجله - ومتحمتم في التكيف الشّاق المتعب مع الربح، وقد اختار مَثِلِثُ الانحناء (لوصف النكيّف والصبر) لأنه حركة مؤقّتة، والابتلاء مؤقّت، كما انتضت الحكمة الإلهيّة والربوبيّة المراجمة، في التضت الحكمة الإلهيّة والربوبيّة المراجمة، في التضت الحكمة الإلهيّة والربوبيّة المراجمة، في التضت الحكمة الإلهيّة والربوبيّة المراجمة، في التناسبة المراجمة الإلهاء في المراجمة ال

فكان الوسف بالتشبيه" في هذا القام والسياق دليلًا وحجّة تعتب في صالح الدعوة إلى التحلي بالصبر، بعيدًا عن الكلام التقريريّ.

وللاحظ أذّ الوصف تضتن بُمدًا تقبيسها لكلّ س الموس والكافر، متناسبًا مع التوجيه الحجاجيّ المتولّد عن الوصف، نؤصف المؤمن من خملال التشبيه وصفًا إيجابيًّا مرغبًا، وؤصف الكافر وصفًا سلبيًّا منفزًا.

وبتداعل مع الوصف في كثير من المواضع أسلوب أحر من أساليب النشرح وهو السترد.

والشرد في اللغة يدور حول معنى التتابع والانساق، وسُرُد الحديث سردًا إذا تابعه، وفلان يسردُ الحديث سردًا إذا كان حيّد السياق له أقا، و(السين والراء والدال) عند ابن فارس وأصلُ مظرد منذاس، يدلّ على توالي أشياء كنيرة يتّصل بعضها ببعض، أ<sup>44</sup>.

<sup>1 -</sup> يشطَّرُ: المنهل المديث في شرح الحديث، مهنس تسلمين لأشين، دار الطبريق، القاهرة، ط الثلاثة. 2003 ح 4. من 128

<sup>2 -</sup> الصورة الفنية في افعيث النبوي ص 152

<sup>3-</sup> ينظر: فسان العرب ج 3. ص 211 مادة اسرارا

<sup>4 -</sup> معجم جفاييس اللعة. ج3. س 157. مادة اشيراد

أما في الاصطلاح ففرف بأنه ونقل القعل القابل للحكي من الغياب إلى الحضور، وجعله قابلًا للتعاول، سواء كان هذا القعل واقعيًّا أو تخيليًّا، وسواء تم التداول شفاهًا أو كتابة، ". وقبل السرد: الحديث أو الإحيار لواقعة حقيقية أو حياليّة أو أكثر من واقعة، من قبل واحد أو أكثر من السّاردين، وذلك لواحد أو أكثر من السرود ألمم ".

ويشمل السرد كلايزي: الأعبار، والتراحم، والروابات وغفها من الأجناس الأدبيّة، وعتلف الخطابات.

ويرد السرد كثيرًا في مدوّنة الدّراسة على شكل أخبار، أو فصص فصيرة غائبًا، ويتداخل غائبًا مع الوصف، حيث بحد المتلقي وصفًا للشخصيات أو لحالاتها النفسيّة، أو للموقف، وهو (أي السرد) لا بأي في الحديث بقصد الإمتاع والتسلية، بل يحمل دائمًا مقاصد ضمنيّة، وغايات تربويّة ودبنيّة، ولذلك يبعد عن الخيالات المختحة، وينتزم بالوقع (وإن حكى الواقع من طريق الحاز)، أو بالإعبار عمّا سيكون من أحداث في علم الغيب هي في حكم الواقع لصدقها، وثبوت وقوعها بوجي من الله تعالى.

## ومن الشواهد على السرد:

قول على : ,بيتما رُحُل بِطريقٍ، اشْئَدُ عَلَيْهِ العَطَشْ، فَوَخَدَ بِثرًا، فَمَوْلُ فِيهَا، فَشَرِبَ ثُمَّ عَرَجٍ، فَإِذَا كُلْبَ بِنَا المُحْلَثِ، مَعْالُ الرُحُلُ : لَقَدْ بَلْغُ هَذَا الكُلْبَ مِنَ العَطْشِ مِثْلُ اللّذِي كَانَ بِلْغُ مَنْهُ اللّذِي كَانَ بِلْغُ مَنْهُ اللّذِي كَانَ بِلْغُ اللّذِي كَانَ اللّذِي عَنْهُ اللّذِي اللّهُ اللّهِ مَنْهُ لَهُ مَعْفُر لَهُ ، فَالْوا : يَا رَسُولُ اللّهِ، وَإِنَّ لَمَا فِي البَهَائِمِ لَلْحَرًا؟ فَعَالَ : فِي كُلُ ذَاتِ كَبِدِ رَطْبَةِ أَخْرٌ، ".

يسوق الرّسول قال هذا الخبر عن رجل نكّره، ولم يسبّه للمتلقي، للدلالة على أنه يمكن أن يكون نموذنكا متكررًا في أي زمان أو مكان، وللذلالة على أن العبرة بالحدت لفسه، وما يحمله من مضامين فكريّة وعقديّة، شرحت من خلال الصياغة السرديّة، ليتحقّل للمتلفي بذلك الإقتاع والإمناع ممّا، إذ السرد بتميّز بخاصيّة الحذب التي تضع المتلقي في حالة افتقاد لما سيأتي، ويّحره ضمنًا على الإنصات منذ تلفظ المتحدث بالعناصر الأولى للخبر أو القصفة؟.

<sup>1 -</sup> الشرد المربق مقاميم وقاليات سعيد بالطين رأية فلنشر والتوريق القاهرة الطبقة الأولى. 2006 م. ص 72.

<sup>2 -</sup> ينظس: المسلقين النسرين جيرالت برسن ترجمة : عايم خزنجار مراجعية وتشدير: محمد برسري الأعلس الأعلس للثقافية والمدون المسري المسوع القومي للترجمية بإشراف الدكت ورجايز عصفور، القاهرة العدد 300، الطبعية الأولس 2000، من 145

<sup>3 -</sup> سنڌر: بلاغة الشواب وعلم النص ص 255.

إياه البخاري كتاب الطالم والغصيد باب الآبار على الطرق ح 2066. ومسلم كتاب السلام باب فضل سفي البهائم. ح 244.

<sup>5 -</sup> بينار : عدة الأنوان المجاجبة اصفال. شون الحجاج مفهومه ومجالاته, ج 5. ص 124

هذا الرجل أحدته الرحمة بكلب منقطع عطشان، فبادر بإنقاذه على غير انتظار منه الأحر ولا شهرة، فهو - كما في الحديث - قد عطش عطشا شديدًا، فهمًا الله بنرًا فنزل إليها وشرب نم خرج، وإذ به يرى كلمًا وصف في الحديث بأنه (بلهث)، و(بأكل الثرى من شدّة العطش)، إشباعًا لصفة المعلش الشديد الذي بلغ بالكلب على حاليه السابقة. ولم يكن معه إناء، فنزل إلى المتر رضم تعبه من النزول ويقيس حاله الكلب على حاليه السابقة. ولم يكن معه إناء، فنزل إلى المتر رضم تعبه من النزول الأول، ونزع عقد، وماؤه ماة وألمبنث الخف بفيه حتى صعد البتر، وسهلى الكلب. فأننى الله تعالى عليه وشكر صنيعه، وغفر له ذنوبه، وبذلك تم ربط الفعل الدنيوي بالجزاء الأحروي مباشرة، وكأنه لا قاصل بين الحدثين.

وقد برزت حجاجية السرد في الحديث الشريف من خلال التأثير الذي تولد في نفوس المتلقين، والذي ظهر من خلال التساؤل والتشؤق الذي أبدوه لمعرفة هذا الفضل، هل هو خاص لهذا الزمل فقط أم عام لكل أحد يفعل مثل فعله ٢٧ فيادروا بسألون : وَإِنَّ لَنَا فِي البَهَائِم لَالحَرُا ٢٤، مما يعني أن الهدف من سرد الأقصوصة أو الحبر قد تحقّق، وأن الحبر تحوّل من عرد سرد حكائي إلى سرد حجاجي تداولي بظهر فيه النواصل بين أطراف الحوار، وتتبدى فيه النوجيه إلى النزام سلوك متوافق مع المنسود الفكرية والتشريعية واضحة حلية، ويتبدّى فيه النوجيه إلى النزام سلوك متوافق مع المنسود الفكرية للحديث بطريق غير مباشر،

ومن الشواهد ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال : وكان رَجُل يُشرِفُ عَلَى تَطْهِي تَطْهَي وَلَمْ الشواهد ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: وكان رَجُل يُشرِفُ عَلَى تَطْهِيهِ وَلَمْ الحَشْرَةِ المؤرِّنِ مَنْ الرَّبِيهِ : إِذَا أَنَا أَمْتُ فَأَخُرُونِي، ثُمُّ الْخُنُونِي، ثُمُّ اللهِّوْنِي فَقَالَ: فَيْنَ مُنْ اللهِ اللهِّوْنِي وَقَالَ: اللهُ ال

يسرد النبي ولل في هذا الحديث الشريف خيرًا عن وحل عاش في زمن قبل زمن الصحابة رضى الله عنهم أجمعين، وهو رحل أنعم الله عز وجل عليه بالنال والولد، ولكن هذا الرسل رضم هذه النّعم أسرف على نفسه في المعاصي، فلما شعر بدنو أجله وعلم أنه لابد سيبعث من جديد، ولحاسب على أفعاله، تذكّر معاصيه وإسرافه على نفسه، ففكر في طريق للنحاة، فحمع أولاد، وأوصاهم أن يحرقوا حسله بعد الموت حتى بصير فحمًا، ومن ثم يطحنونه حتى بصير رمادًا، ومن ثم يفتروا مذا الزماد في المرة والبحر. وبعد هذه الأحداث يتقل رسول الله الله المتلفين

<sup>1 -</sup> رواد البخاري. كتاب أحاديث الأنبياء باب حديث العارج 3481. ومسلم. كتاب النوبة. باب في سفة رجمة الله. ح 2755

إلى ما سيحدث في المستقبل من أنَّ الله تعالى يبعث هذا الرّحل، ويسأله عن السبب الباعث له على هذا الفعل، فيحيب : مخافتك يارب. فيغفر الله له معاصيه، ويتوب عليه، ويدخله الجنّة يتلك الجشية من الله التي استفرّت في قلبه.

والحديث يظهر فيه - كما الشاهد السابق- وسائل السرد الإقناعيّة ومنها ترتيب الأحداث وفق ( تسلسل زميّ، وقلافه اعد في هذا الترتيب استعمال الرابط الأفيد للربط والترتيب والتراحي (مُم)، كما إلى تمّ ضبط كان الأحداث، وذكر بعض التناصيل وطيّ بمضها الأعراد.

وقد تم الانتقال من زمن إلى زمن في السرد بسلاسة ويسر، وبرزت الشخصية الرئيسة في الأقصوصة وهو الزجل المسرف على نفسه بذكر أحواله النفسية، كما كثر استخدام الأفعال لرسم صورة حركية حيّة للأحداث، واستُعبل الرصف بحانب السرد، فؤصف الرّجل بأنّه (يسرف على نفسه)، ووصف عذاب الله على لسان الرجل بقوله : (غذابًا ما غذّبة أخدًا) .

وقد اتَّخذ الحديث من الوقائع والأحشاث السابقة وسيلة لشرح مفهوم ديني وقيمة عقديّة، انتقل تما من التحصيص إلى التعميم، مما يعني أن هذا السرد سرد حجاجيّ يرمي إلى خاية تبلينيّة. ويطلص إلى نتيجة تداوليّة وهبي التبيه على أهمية الأعمال القليبّة ومنها الخشية، وأنها قد تكون سببًا في النّجاة يوم القيامة، وإن كثرت المعاصي.

وقد قبل إن والحكي هو إقناع بالدرحة الأولى، حتى إن كان المنطلق إغراءً أكثر منه برهاتًا، هم، وهو ما تحقّق في الحديث النبويّ، حيث اجتمع الإقناع والإمتاع، وكان السرد وسيلة من وسائل التواصل الغنج بأساليب التأثير والاستدلال.

<sup>1 -</sup> ينظر: عنة الأدرات الجاجية امقال شمن الحجاج مفهومه ومجالات. ح 5. ص123.

<sup>2 -</sup> السابق ع5. ض 126.

#### والحدول التالي بلخص ماسبق :

| أداة<br>المشرح | Jan ,                                                                                                                                                                                                           | الثابة الحجاجية                                                                                                       |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الومث          | المعلمة كال عوفة                                                                                                                                                                                                | تنويق لتألفن إلى النعم الأحرون، واخت على<br>العمل الوصل لهذا النعم.                                                   |
|                | النتاخ المومن كنتال الخامة مِن الرَّحِ                                                                                                                                                                          | الدعوة في التحلي بالصر، ومدح الصارين                                                                                  |
| السرد          | "بِيْنَا رَحُلُ بِطَرِي، اشْنَدُ طَايَدِ النَّطَائِ، فَوَحَدُ<br>بِنِّى الْنَازُلُ بِنِهِ، فَدَرِتِ لَمُّ سَرَى، فَإِنَّ كُلُّ<br>بَلُّى، النَّذِلُ بِنِهِ، فَدَرِتِ لَمُّ سَرَى، فَإِنَّ كُلُّبِ<br>بَلُهِهُ". | إثناع المتلفين بالأحر المترتب على رحمة<br>المهونات.                                                                   |
| البرد          | "كَانَّ رَحَالُ لِمَرْثُ عَلَى تَلْبِهِ ذَلَكَ خَطَرُهُ<br>النوتُ عَالَ لِيَهِ                                                                                                                                  | الدعوة إلى الاهتمام بالأعسال القليمة ومنها<br>الحشيف، وأنما قد تكون سينا في اللحاة يوم<br>القيامة، وإن كثرت المعامني. |

# ثانيًا : الشُّرح بالتعريف

التعريف في اللغة: الإعلام (1) وهو عند الشريف الجرجاني: وعبارة عن ذكر شيء تستلزم معرفة معرفة شيء آخره (2) وهذا معرفته معرفة شيء آخره (2) وعند التهانوي وهو الطريق الموصل إلى المطلوب التصوري (1) وهذا الأمر المطلوب حصول صورته في الدّمن قد يكون معتى من العابي، أو شيئًا من الأشياء - كما هو في مدونة الدراسة -.

<sup>1 -</sup> يبطر: لسان العرب ح 9 س 236 ساء تعزف

<sup>2 -</sup> التعومات ص 55

<sup>3 -</sup> كيشاف اصطلاعات الفخون ج 1 من 489.

والتعريف عند أرسطو : وقولُ دالُ على ماهيّة الشيء "ال و وعند هاملتون التعريفات ثلاثة أنواع : لفظيّة : وهي أقوال شارحة تعيّر عن خواص المعرّف. وحفيفيّة : نفترض وجود مفهوم يسبق التعريف. ونشوتيّة: تنظر إلى ناحية صيرورة الشيء وتغيّرٍه، هـ.

ويُعدُّ التعريفُ شكلًا حجاجًا وتطَّ برهائيًّا بلجاً إليه المتكلم لامتلاك قواعد الابتداء البرهانيّ التي يتقوّم بما لحليه الاعتقاد، ويُصنع من خلالها مآل المؤرِّناع "، ذلك أن انتعربف يجعل من لمُجْهِمَّة الشيء وصفاته وخصائصه حجّة ودليلًا على الحكم المراد إنباته أو نفيه".

وهو يمثّل حجّه عند بيرلمان كونه يوجّه الاستدلال، ووكونه يوجّه الاستدلال يجب إذذ نيريره، (5)، فاستخدام التعريف ياعتباره استراتيحيّة توجيهيّة توجب تبرير هذا التعريف حتى يكون مقبولًا عند المتلقي، وحتى يمكن طرحه باعتباره بلنبلًا عن تصور ذهنيّ سابق.

وقد ربط روبريو التعريف بمحال الاستدلال والإقباع الحجاجين، وجعل منه دليلًا حجاجيًّا في الإقباع، ووسيلة ناجحة في بناء القول (أم قان نعرف - كما يقول روبريو - ويعني أن نقيم علاقة تمادل وتكافؤ بمدف إعطاء معنى لفهوم ما، ويشكّل التعريف في الفالب مدخلًا للحجاج، لأنفا أعتاجه حينما نويد تحديد مفهوم، حتى تكون هناك أرضية تقوم على قواعد مشتركة بين للخاطبين من أجل إقباع أحسن، ".

#### من مستويات التعريف الحجاجي

يميّز ليونيل بلنجر بين ثلاثة مستويات للتعريف في أفوال من يسعى إلى الشرح من أحل الانشاع<sup>89</sup>:

أولًا : تعريف كلمة لأتحا ليست معروفة من قبل الملقين، لكون الكلمة غريبة، أو المتحدثة، وذلك
 عن طريق الرجوع إلى كلمات أخرى معروفة.

<sup>1 -</sup> العجم الغاسفي مراد ومية. ص 198.

<sup>2 -</sup> السابق ص 199.

<sup>3 -</sup> ينظر: اللجاح والتقيشة وافاق التأويل ص ١٦٠.

<sup>4 -</sup> ينظر: الحجاج بالانتان ص96

<sup>5</sup> فاريخ نظريات الحجاج ص 48.

<sup>6 ،</sup> ينظر: عندما شواصل نغير ص 141

<sup>7 -</sup> السليق س 142.

<sup>8 -</sup> ينظر: عدة الأبوات البخامية المقابل: صمن الحجاج مفهومه ومجالات. ع 5. س 121

ثانيًا : تعريف مفهوم أو فكرة، ويتم ذلك بطريقة حجاجيّة عن طريق انتقاء الكلمات، والتأويل، واستعمال النعوت من أحل الوصف، والتبسيط، والتعزيز، ومناقشة الالتباس، والشّرح والتفصيل.

ثالثًا : التلفظ في بإداية الحوار بفكرة تشتمل على شرح وكلمة ما، أو مفهوم، أو شيء، أو ( تحقع، إضافة إلى الأخكام التي تستند إليها، فيكون هذا التلفظ مقدَّمة للبرهنة والاستدلال ( والإثبات!!!. للمنزود الله المنزود الله المنزود المنزود

وتبدو هذه المسنوبات الحجاجيّة واضحة في مدوّنة الدراسة :

• ففي المستوى الأول (تعريف كلمة لأتما لبست معروفة من قبل المتلقين) يتنزّل قوله 幾:

- ولا نقومُ السَّاعةُ حتَّى يَكنرَ الهرِّجُ, قالوا : وما الهرِّجُ يا رسولُ اللَّهِ ! قالَ والقَتلُ. القُتلُ، ه

عرف الرسول ﷺ كلمه الهرج فمتي استغربها المثلفون بلفظ مرادف، هو الفتل. والهرج في اللغة الاختلاط، وأصله كثرة المشمي والاتساع، ومن ذلك قيس عليه الفتل فقبل للفتل هرج<sup>60</sup>.

والكلمة وإن كانت ليست غريبة لغويًّا بالنسبة إلى المعاطبين، إلّا أهما أكتسبت غرابتها من السياق الذي وردت فيه، وهو ما استدعى تعريفها بمزادف معروف.

- ومن الشواهد قوله : وأَلَا أُنْتِكُمْ مَا الْعَضَّةُ ؟ فِيَ النَّهِيمَةُ الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ، ٩٠.

يُطلق الغَضَّه في لغة العرب على الشحر والكهانة، وهو ما حرت عليه لغة قريش. ذلك أن الشحر فيه كذب وتخييل لا حقيقة له، وبذلك يتناسب معنى العضه لغويًّا مع الإفك والبهتان "

وقد استحدث لها النبئ ﷺ دلالة جديدة وجمح خفاءها عن بعض المتلقين، فعرَّفها عن طريق مرادف أكثر دووانًا على الألسنة بقوله: هي النميمة الفالّة بين الناس.

 ومن الشواهد قوله 機; ومن عاد مريضًا، لم يزلُ في شرقة الجنّة. قبل : يا رسولَ الله ! وما خَرَقَةُ الجنّةِ؟ قال : حناها،

<sup>1 -</sup> ينظر: السابق ج 5. س 126 - 127.

<sup>2 -</sup> رواد البخاي كتاب الأدب باب حسن خلق للسلم ح 7006, ومسلم كتاب الفتن ناب إنا تواجه السلمار بسبقيهما. ح 2006

<sup>3 -</sup> يتطر: معجم مقاييس اللغة. ح 6. ص 49. ولسان العرب. ج 2. ص 309. والقاموس الحيط. ج 1. ص 210. مادة اهرج)

<sup>4 -</sup> رواه مسئلين كثاب البر والصلة والأداب جاب لأرم النميمة. ح 2606

<sup>5 -</sup> ينظر: لسان العرب, ج 13 , ص 515. مادة (عضم)

<sup>6 -</sup> روله مسلم في كتاب البرّ والصلة والأداب، باب فضل عبادة الريض ح 2568.

الحَرَقَة في اللغة : اسم ما يُخترف من النّحل حين بُدرك، وحنى الشيء". فاللفظة معروفة عند المتلفين، لكنها لما أضيفت حفي معاها على بعضهم، والحرّفة وإنّ كانت معلومة عندهم إلا أنما لما أضيفت في الحديث إلى الحنّد حهلوا الشراد منها فسألوا بما ذُكره، فترّفت بالمرادف للشهور (حناها).

فالنمريف في الشواهد السابقة من نوع النعريفات الشارحة، حيث تحيل كلمة إلى كلمة أو كلما في الحرى أكثر شهرة على وتبرز وظفته المؤواجية الاستدلالية في الحلاء والوضوف إلذي اضفاه التعريف على المرتف، وما أفاد، من تصور فكني له عن طريق تعريفه وبلفظ آحر مرادف معلوم عند المحاطب، ومرادف النسيء خاصة من خواصه الله.

وهذا النّوع من التعريف بشرح المعنى المراد بطريقة عنتصرة ومباشرة، ويُحدث نوعًا من التبادل الدلالي والاشمالي بين طرق التعريف، وهو ما يدفع المتلقى إلى التأثيل في العلاقة الكامنة بين الطرقين، والفكرة المتولّدة عن هذا التعريف. تتعريف (الغضّه) - على سبيل المثال - بأنّه (النميمة الفالّة بين الناس) يدفع المتلقى إلى الربط بين المعنى اللغوي المتعارف عليه للعَضْه، والمعنى الأحمر المرادف الذي طرحه الرسول كالله ، فيحصل من حرّاء ذلك تأثير الفعالي قوي متولد من تبادل موقعي الدلالة بين العارفين، فتأكد الدلالة على البهنان وقلب الحقائق الذي يُحسل من حرّاء النميمة.

 وفي المستوى الثانى من مستويات التعريف كما جاءت عن بالنحر (تعريف مفهوم أو فكرة عن طريق انتقاء الكلمات، والتأويل، واستعمال التعوت من أحل الوصف، والتبسيط، والتعزيز، ومناقشة الالتباس، والشرح والتفصيل).

- بتنزل قوله يُؤُون ، أتدرون ما المفلس ؟ قالوا: الفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال : إن المفلس من أمتى من يأني يوم الفيامة بصلاة وصياح وزكاة، وبأني وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، تبعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن قنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه، أحد من خطاياهم فطرحت عليه، ثم طرح في النارياً.

يتعرّض الحديث لمفهوم مألوف، مستقرّ في الأذهان بممنى معيّن هو الإغلاس، ويعرّف تعربقًا آخر، موجّهًا الأذهان إلى معنى جديد له هو أشدّ وأخطر. فالمفلس معروف عند المتلفين بأنه

<sup>1 -</sup> ينظر: العين ع 4 ص 252

<sup>2 -</sup> دليل الفاقين ح 3 من 377.

<sup>3 -</sup> ينظر : عمة الأدوات الجماحية (مقال)، ضمن الحجاج مقهومه ومجالاتم ح 5 ص 128.

<sup>4</sup> صوابط للعرفة، ص 66

<sup>5٪</sup> رواه مسلم في كتاب البرّ والصلة والأداب. ياب خرم الطلم ح 2561

من نفد ماله، وخلت يداه من متاع الدنيا، ولذلك افتتح الرسول في حديثه بالاستفهام لاستثارة المتلفن، ودفعهم إلى التأثمل في المعنى، واستحضار المفهوم الذي يعرفونه. ثم نقلهم إلى بعد آخر للإفلاس أشد أهمية وصطورة ، وهو الإفلاس من الحسنات يوم القيامة، حين تواكم المطالم على العبد، ويفف بين يدي الله للحساب، فيأتي أصحاب الحقوق ليفتصوا ممن ظلمهم، ويؤتي بحسات العبد، فتورّع بين أهل الحقوق، وربحا نفدت حسناته قبل أن يقضي ما عليه، فتوحد من سيناهم فعلم عليه، فتوحد من سيناهم

وحاء التعريف معزّرًا بعدد من العوامل الحجاجيّة منها: أداة التأكيد (إنَّ)، والقصر بتعريف الطرفين بقصر صفة الإفلاس على مدلول الصلة (من بأني يوم القيامة يصلاة...)، كما غزّر بحمّة الاستعارة التصريحيّة، التمثّلة في تضبيه المؤذي بالمفلس، وكل ذلك في إطار الحوار الحجاجيّ الهادف الذي ينافش المفهوم ويفنّده، ويهدم صورته المستقرّة في الأذهان، ليبني له صورة جديدة موازية للمعنى الأصلى، متناسبة مع التقييم الشرعى للمفلس.

- وفي حديث وأتدرون تنا أخيبنا ؟ ثالوا : الله ورشوله أغلنه، قال : ذِكْرَكُ أَحَاكَ بَمَا يَكْرَهُ.
 فيل : أفرَائِث إنْ كَانَ فِي أَجِى مَا أَقُولُ ؟ قَالَ : إنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ، تَشْدِ اغْتَنَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ مَلْدَ بَهْتَهُ!!!.

تعريف لمفهوم آخر هو مفهوم (النبية)، وهو معروف عند المتلقين من حيث معناه اللغوي، مما جعلهم مترددين في الإجابة على الاستفهام في صدر الحديث، فردّوا العلم الحثيقي بحا إلى الله ورسوله، وكان الاستفهام الحجاجيّ هنا مقيدًا لفعل كلاميّ مؤداه التقرير، وتبيه المتلقين إلى ضرورة مراجعة فهمهم للغينة، ليتفكّروا في حقيقتها وماهيتها، وليانفتوا إلى السياق المساحب للاستفهام، فيستوعبوا حذاياه ودقائقه فيها.

واتَّخذ التعريف أسلوب الحوار الحجاجيّ، الذي يمتزج فيه السؤال بالحواب، والتصحيح والتوضيح والمناقشة، مما يؤكّد السمة التداوليّة للحديث البوي الشريف عاشة.

- وفي حديث : وما تعدُّون الرّقوب فيكم ؟ قال ثانًا : الّذي لا بُولدُ لَهُ، قال : لَيْسَ ذَاكَ بِالرّقُوبِ وَلَكِمْ اللّهِ عَلَمْ : فَمَا تَعَدُّونَ الصَّرَعَة فيكُمْ ؟ قالَ ثَلْمَا : اللّهَ تَعَدُّونَ الصَّرَعَة فيكُمْ ؟ قالَ ثَلْمَا : اللّهِ عَلَمَا تَعْدُونَ الصَّرَعَة فيكُمْ ؟ قالَ ثَلْمَا : اللّهِ عَلَمَا اللّهِ عَلَمَا اللّهِ عَلَمَا اللّهِ عَلَمَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْه

<sup>1 -</sup> رواه مسلم. كتاب البرّ والسلة والأداب باب قرم الغيبة. ح 2589

<sup>2 -</sup> ينظير: التعريفيات النبوسة فين صحيحتي البخباري ومستلم أصال الغامسين جامعية طيب الديلية الخيرة رسيالة ماجستير غيبر منشيورة. 2000 ص 107

<sup>3 -</sup> رواه مسلم. كتاب البرّ والسلة, باب قصل من يلك تنسه عند القصيد ح 2608.

يعالج الرسول يه مفهومين متعلقين بقوة الصبر، وقدرة النفس على مدافعة انفعالا أما تطلقا للتواب "ا، الأول مفهوم (الرُقُوب) الذي يُطلق في كلام العرب على من لا يعيش له ولد، فهو ذو معيبة لفقد بنيه، كثير الأسف على ذلك، فحول الرسول في هذا المعنى من خلال الترمف إلى معلى احر ومفهوم عتلف، ونفي عن الرُقُوب الوصف الذي وصف به، وأثبت له مفهوشا شرميًا يحديدًا وهو من لم يمت له أحد من أولاده في حياته، فيحتسبه ويصبر على نقده، فيكتب الله له في المدنية، وثواب الصبر، ويكون له فوظًا وسلفًا في الآخرة، فليست حقيقة فوظًا الأولاد فقدهم في الأخرة حيث رجاء النقع بحم أكبر؟.

والفهوم اثناني مفهوم (العثرة)، والعثرة عند العرب من بصرع الرحال كثيرًا ولا يصرعونه القوته الجسمائية في فحول الرسول كلة هذا المفهوم إلى مفهوم آخر، ونفى عن العبرعة ال وصف به، وأثبت لد تعريفًا آخر مصاوفًا مع الشريعة وهو محاهدة النفس، وإسماكها عن الشرء ومنازعتها لحوى الانتقام بمن أغضبها في الندة المعنوية المطلوبة التي تعلقب قرة فائقة قال من يمنلكها، والمقصود الحجاجي النداولي في الحديث الحق على مجاهدة النفس والنهى عن الغضب لغير الحق، وقد توصل عليه السلام إلى طرح التعريف الشرعي الجديد للمفهومين : (الرفوب، والعبرعة) من عملال الاستفهام الحجاجي في عدار الحديث، الداعي إلى التأمّل والتفكّر في أوصاف على منهما عند للتلقيد.

ويُلاحظ أنَّ الأحاديث الشريفة السابقة اعتمدت الاستفهام الحجاجيّ إطارًا عام للتعريف لأن المراد استيمال مفاهيم سابقة بمفاهيم حديدة، والاستفهام من شأنه إثارة الذهن الاستحضار المعايي المعروفة، فإذا ثمّ تذكّر المعنى المعروف يجيء النفي لطرحه واستيماله بمفهوم حديد، فيكون ذلك أدعى إلى رسوحه وتحكنه من النفس<sup>48</sup>، ومن شأن الاستفهام أن يفتح المحال للحوار والنفاش والاستبضاح، وتداول المفهوم والنظر إليه من عدّة زوايا، حتى يتمّ الافتناع به افتناها كاملًا دون شك أو ليس.

<sup>1 -</sup> ينظر: من المصائص البلاغية واللغوية لأسلوب الحديث الشريف. ص 54.

<sup>2 -</sup> ينظم اغربت الحصت لاست مسالان القاسم سن سيلام الهيروي بن : 224 هـ)، فأنينق محمد عبد العيدة خيان دار الكشاب العربي بينزون، ط الأراسي 1966 هـ ج 2. ص 41. ولنساق العبريدج 1. ص 427 منادة ارقب)، والتعرفيات النبوية، ص 110.

<sup>3 -</sup> يتطر: لسلن العرب. ج 8. ص 198. مادة اشرَعا.

ة ينظر: إكمال العلم ح 8 ص 83. وطيل الفاقين ج 1 إض 189 والتعريفات اللبوية. س 110 - 111 ـ

<sup>5 -</sup> يتطر أ من اخصائص البلاغية واللعوية في أسلوب اقديث. ص 53

 وفي المستوى الثالث من مستويات التعريف (التلفظ في بداية الحوار بفكرة تشتمل على شرح كلمة ماء أو مفهوم، أو شيء...) يتنزل :

ما رواه أبو هربرة – رضي الله عنه – قال : كَانْ رَسُولُ اللهِ قَالَةِ ، يَسِيرُ فِي طَرِيقِ مَكَّةُ نَسَرُ عَلَى خَبِلِ يَقَالُ أَنْ خَبَالُ : سِنْهُ وَا هَذَا رُحْمَانُ سَنْبَقَ الْمُقَرِّدُونَ. قَالُوا : وَمَا الْمُقَرِّدُونَ ؟ يَا رَسُولَ إِللّٰهِ قَالَ : الله كِرُونَ الله كَثِيرًا، وَاللّٰهُ كِرَائِتُهِ ".
 رُسُولَ إِلَيْهِ قَالَ : اللّٰهُ كِرُونَ الله كَثِيرًا، وَاللّٰهُ كِرَائِتُهِ ".

حيثًى عرف الرسول على المتردين من خلال إسناد حكم إيهم مشمر بأهبتهم ولمُقلّبُم شاتهم في صدر الحديث، وذلك باستخدام الفعل الماضي (مَنبق)، الدال على الفوز والطّفر بالمراد، وكون ذلك أمرًا مفروغًا منه، ومتحقّقًا لا محالة عنى وهو ما استدعى سؤالًا عن صفافهم، فكان ذكر الصّفة الدالّة على استحقاقهم هذا الفوز وهي كثرة ذكرهم لله تعالى، وبذلك تحقّفت الحجّة البراغماتية والغابة التداوليّة من الحديث وهي الحتّ على كثرة الذّكر، والترغيب في النّثب، تعدّه القنة الذّاكرة التي حقّفت قصب السّبق في الآحرة.

- ومن الشواهد أبضًا قوله على: ولا طيرة، وحيرها الفأل. قالوا: وما الفأل ؟ قال الكلمة الصالحة يسمعها أحدكم، ١٩٠٠.

أراد الرّسول على في هذا الحديث الشريف تحرير العقول من بعض الاعتقادات الفاصدة التي تؤثّر في الفكر والسلوك والشعور، والتي نشكّل ركامًا من التعمورات الجاهليّة الموروثة، ومنها التعليّ، وأراد استبدال التعليّر بنوخ من الكلام الحسن يسمونه والقاّل)، فأسند الفاّل إلى حكم الجريّة باستبدام إسم التفضيل (حرها) الدال على المدح والاستحسان الله وعرّفه بأنّه والكلمة الصالحة يسمعها أحدكم)، وهو دليل على اهتمام الإسلام بالكلمة العلية النّافعة الذّافعة إلى العمل والأمل.

وغضد التعريف بالاستدلال بؤاسطة التضاد المتحصل من الوسل بين جملتي (لا طِيْرَهُ) و(سبرها الفَّالُ)، فالأولى فيها نحي عن التشاؤم، والثانية في أمر بالتفاؤل، والنشاؤم والتفاؤل ضدّان، والقضاد يُظهر التباين بين الضدين، حيث الاطمئنان والسكينة للمتفائلين، والقلق والاضطراب والضيق والنوجس للمتطبرين. وبذلك تكون الغاية التداوليّة من الحديث الحيث على التفاؤل والنهي عن الشاؤم.

<sup>1 -</sup> رواه مسلم. كتب الذكر ولدعاء باب اخت على ذكر الله تعالى ح 2076.

<sup>2 -</sup> ينظر: التغريفات النبوية. ص 195.

<sup>3 -</sup> رواه البحاري كنام، الطبدياب الطبرة ح (375، واللفظ له ورواه مسلم. كناب السلام باب الطبرة والفأل ح 2224

<sup>4 -</sup> ينظر: التعريفات النبوية ص 196.

ومن الشواهد قوله ﷺ: ﴿ إِن المقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرّحمن - عز
 وحل - وكلنا بدية يمين - الذين يعدلون في حكمهم وأهلهم وما وُلُواهِ.

في الحديث تعريف للمفسطين من خلال تسليط الضّوء على هذه الفنة بإسناد حكم مشعر بالمدح، وعظيم مكانتهم وحظوتهم تحند الله عزّ وجل، حتى تتطلّع النفوس إلى النعرّف على صفات هؤلاء الذين استحقوا التشريف والتكريم، فيناسّون بهم، ويفعلون كما فعلوا.

وقد عزّز الرسول فل التعريف تُقدد من العوامل المحاجيّة مثل: الله كيد في صدر المحديث بـ (إنّ)، والاسم الموصول (ما) المفيد للعموم في قوله: (وما وَلّوا)، وكذلك استخدام الظرف المكان (عند) للدلالة على عنديّة الشّرف والمكانة (عن يمين الرحمن)<sup>40</sup>.

ويتحلّى البعد الحماحيّ في تعريف المفاهيم عمومًا بأن والتعريف بالمفهوم يتكه نحو اعتبار مركّز ومستوعب لكل التفاصيل، بحيث يؤثّر على المستمع، ويوقعه... في شراك الموضوع الذي يطرحه المتكلم، هم، وبكون تعريف المفاهيم يستعمل في الحجاج لغايات استراتيجية، وبحدث تأثيرًا من البداهة والمعرفة "، وهو ما نبيّن من الأحاديث الشريفة الثلاثة السالفة، فذِكْر صفات كل من: (المقرّدين، والفَّأَل، والمقسطين) بدقة وتركيز، دمج التلقين في هذه الصفات، وجعلهم معنيين بحا بشكل أو بآخر على مستوى لفكر والسلوك.

ويُلاحظ أن بعض التعريفات السابقة ضمن المستويات الثلاثة تندرج ضمن ما سمى بالتعريف المؤجه (أن بعض دوربو أحد أهم تقنيات الحجاج، وهو عنده تعريف حديد لمفاهيم معروفة عن طريق اللعب بالكلمات، وترتيبها في قالب مديد، وفي صورة قوليّة لاسمة، تعطّي بما صورتما الحقيقيّة أو القدحيّة (المدة).

أما بلاتنان فقد جعل التعريف للوق لل التعريف الحجاجي، حيث يرى أن التعريف الحجاجي ويتمثّل في تعريف لفظ بطريقة تحمل منه تعريفًا يميّر عن أحمد موقف مناسب، أو غير مناسب

<sup>1 -</sup> رياه مسلم كتاب الإمارة باب فضيلة الإمام العابل وعقوبة الجائر ح 1827 .

<sup>2 -</sup> نسن يمين الرحمين النزاء منهما : أي في اقالية اقسينة والنزلية الرفيعية. فالعبرب تنسبب الفعيل الحميوء والإحسيان إلى اليمين اينظيم: فسيان العبرب. ج 13، ض 458 - 659، ميادة (يتر).

<sup>3 -</sup> عندها نشواصل تغير. ص 142.

<sup>4 -</sup> ينظر اشجاح بن النظرية والأسلوب, ص 68.

<sup>5 -</sup> ينظر انهافت الاستدلال للغالط امقال؛ حسان اليامي شين البياح مشهومه وسيالاله. ع 3. س 957

<sup>6</sup> يتطر مندمة لتواميل لغير من 145

ينسال الفجناح اللوجنة يهينه المسورة عليه روبورب وضمان الفجناط لي وفي الحديث التبدول يشم توجينه التعريف البحر. على أساس مقالطس بدوار الفقيلية، ولكنن على أساس ديسي يعينه تعريف للفاهيدم وفيق الحقيقية الدينية دات البعيد التسميدان الولسنع البدر يدينكس الإطار الدنيسون السبيسق وينيسح اقبال للنظيم إلى بعنجي للفاهيسم ومنق منظور أعسري أوسيع وأنسمال

للشيء المعرَّف، "، فهو تعريف مشقوع بالحكم، بحيث لا يتمكَّن المنلقي من الإفلات من النتيحة المتنظرة في التعريف صراحة أو ضمنًا، استحسانًا أو استقباحًا، مدحًا أو ذمًّا، وعليه يُلاحظ أنَّ تعريف (المقاس، والنبية، والقضاف بموجه لاستقباح المعرَّف، والتنفير من الاتصاف بشيء من صفاته، وتعريف (الفَّأَل، والمقسطين، والمُشرَعة) مُوحَه لاستحسان المُعرَّف ومدحه، والبرغيب بالاتصاف بصفاته.

المنافقة التعريف المكتف، وهذا السابق المنافقة عامة استارت بتوظيف الحمل القصيرة، فاتخذت بذلك صفة التعريف المكتف، وهذا النوع من التعاريف البعيد عن الإطناب له سلطة قويّة في تحريك مشاعر المتلفين، وله قدرة عالية على الإفناع، وتحفيز رد فعل قوي وسريع عن فسئلًا في تعريف والفأل) افتتح الرسول الله تعريفه بجملة وبعجيني الفال ليمهد بحا للتعريف، ثم عرفه بحملة قصيرة مكتفة والكلمة الصالحة يسمعها أحدكم، وهو ما حذب المتلفين نحو هذا الفال. كما عرف والعشم، بحملة قصيرة مكتفة والنعيمة القالة بين النّاس) بما أثار مشاعر الاستهجان، وأضع المناقين بقيح هذه الصفة، وحقر لديهم ود فعل وافض لهذا الخلق الدميم.

### ثالثًا : الشّرح بالمقارنة

ومن أساليب الحجاج بالشّرع، أسلوب المقارنة وهو من الأساليب الشَّائعة في المحادثة الإقناعية<sup>10</sup>.

والمفارنة هي : «الفدرة على فحص التُشاهات، أو الاحتلافات في الرقت نفسه <sup>ها</sup>، نهى تسعى إلى إبراز أوجه التُشابه، وأوجه الاختلاف بين موقفين، أو عبارتين، أو مفهومين، أو مثالين، أو واقعين، أو غير ذلك<sup>61</sup>.

t - المحاج بالانتان من 96

<sup>2 -</sup> ينظر: عندما تتأسل نفير هي 145.

<sup>3 -</sup> ينظر: عبدة الأبواد الخجاجية فمقال؛ شمن الخجاج مفهومه ومحالاته ح 5 ص 131.

<sup>4 -</sup> السابق ضمر اقتماح مفهومه ومجالاته ح 5 ص 129

<sup>5 -</sup> ينظير: الحجاج القلمية في من التأملي والنظاري إلى التطبيقات المحديثة هارلين مسعيد الخامعية اللسائيسة. كنيسة التربيبة العمامة. 2007 - 2008 منتدينات تخاطب

<sup>6 -</sup> السابق

والمقارنة من الحجج شبه المنطقية عند يولمان التي يكون تأثيرها الإفناعيّ متشكّلًا من الفكرة الضمئيّة التي تدعمها المفارنة "ا، وتكمن فعاليتها - باعتبارها وسيلة من وسائل الحجاج بالشرح - في مدى قبول التلقي فعال المقارنة، وفي تدعيم المفارنة بالحقائق والدواسات ". وعليه يمكن اعتبار المقارنة ونقطه انطلاق للجماح، "، ذلك أضًا تسهّل عمليّة الاستنباط والتعميم وغيرها من الإجراءات المنطقيّة للاستدلال ".

أسا أولينسي ريبول فيرى الكرانقارنة من الحميج التي تبني الراقع، وكاش بالصرورة أن تُعقد من طرفين من الواقع، بل قد تكون مبندعه وحياثية ه.

ويرد أسلوب المقارنة بأشكال مختلفة في مدونة الدراسة، نظراً لدوره في التوضيح والإفهام، ولأهبته في إرساء المايير والقيم التي يتخي الاحتكام إيها في الأفكار والوقائع والمواقف المختلفة، ولكونه من الأساليب مسهلة الاستيعاب، التي يسهل على المحاطبين استيعابا، على احتلاف ثقافتهم ومشارتهم وكفاياتهم المعرفية والإدراكية.

#### ومن الشوامد على ذلك :

ما رواه زيد بن حافد الجهنى - رضى الله عنه - قال : صلى لنا رصول الله يهل صلاة الصبح بالحديبة، على إثر سماء كانت من الليل، فلما الصرف النبي الله أقبل على الناس، فقال : هل تدوون ماذا قال ربكم ؟ فالوا : الله ورسوله أعلم، قال : أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مُطِرْنا بفضل الله ورحمته، فقلك مؤمن بي كافر بالكواكب، وأما من قال : بننوء كفا وكذا، فقلك كافر بي مؤمن بالكواكب، "

يستنمر الرسول ﷺ في هذا الحديث الشريف واقعة من الوقائع التي عايشها سع الصحابة الكرام -رضوان الله عليهنم- ليبين لهم مسألة مهمة من مسائل الدين، تتعلق بالاعتقاد، ذلك أن الناض أصابهم العطش الشديد في صحراء الحديبية ثم ساق الله إليهم المطر رحمة منه، فاستبشروا وفرحوا بعد العناء الذي تكتلوه، فلما صلى ﷺ معهم الصبح أقبل يذكّرهم بنعمة الله، ويستأصل من

<sup>1 •</sup> ينظر : تاريخ تطريات الحجاج ص 49.

<sup>2 -</sup> ينظر: عندَ الأنوات الجاجية امقال؛ ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته. ح5. ص 130 - 131.

<sup>3 -</sup> السابق سمن الحجاج مفهومه ومحالاتم ح 5 ص 131

<sup>4</sup> بنظر: السابق الصفحة نقسها.

<sup>5 -</sup> ينظر: الحجاج في الشعر العربي. ص 248.

ة، رواه المختاري كتتاب الاستنساقاء بناب قبول الله تعالين لوقعالون رزقكم أنكنم تكتبون الواقعية 182ع 1008. ومستام كتاب الإصان بينان كامر مين قبال مطرف بالتنوداح 71.

نفوس بعضهم ما قد يكون فيها من رواسب الحاهلية، واعتقاداتها الفاسدة حول تأثير النحوم في نزول المطر"، وذلك من خلال هذه المفارنة التي أجراها في الحديث القدسي الذي يروبه عن رابه عزّ وحلّ بين المؤمن الشاكر الذي ينسب فضل هذه الرحمة إلى الله عزّ وحل، والكافر بمذه النعمة اللذي ينسب رحمة الله إلى شيء من لمجلوقاته.

ان وهي مقارنة حجاجيّة مؤثّرة ومهنيمة للحجّة على كل من بسب شيئيا من أفعال الله إلى غير ألا الله والمقارنة وإن وردت في نعمة محلّدة وهي نزول المطر غير أضًا عاشة في كُلّ نعمة حادثة، إذ لا يزال في الحلق إلى يوم الدين مؤسن بنعم الله وكافر نما.

ويتبيّن هنا كيفيّة اشتغال المقارنة القائمة على التفسيم والمقابلة حجاجيًّا من خلال الرّبط بين الطرفين (المؤمن بنعم الله / والكافر بحا) في مواجهة حادثة واحدة، ومن خلال تسليط الضّوء على تباين الموقف والاحتفادات، والتركيز على الوصف الإيبايي في طرف المؤمن، والوصف السلبي في طرف الكافر، وبقالمات يتولّد حجاج تقييمي يتجه بالمتلفي نحو النتيجة المحدّدة التي يربدها الرسول قالاً، وهي تصحيح الاعتفاد في مسألة نزول المطر.

- ومن الشواهد ما رواه أبو واقد الليشي - رضي الله عنه - أن رسول الله على بينسا هو حالبن في المسجل والذائر معه، إذ أقبل ثلاثة تقوم فأقبل اثنان إلى وسول الله على وهب واحد، قال : فوقفا على رسول الله على وأما الأحر : فرأى فرحة في الحلقة فحلس قبها، وأما الأحر : فحلس عطفهم، وأمّا الثالث فأدبر ذاهبًا، فلما فرغ رسول إلله على قال : ألا أخرُكم عن النفر الثلاثة ؟ أمّا أحدُهم فأوى إلى الله فا قاواه الله، وأمّا الأحر فاستحيًا فاستحيًا الله عنه، وأمّا الأحر فأعرض فأعرض المرض.

في الحديث مقارنة قائمة على التقسيم أبضاء وتحديد عاقبة كل قسم بأسلوب المشاكلة (ابنت الفعل والجزاء، وباستحدام الجمل الشرطية. وتعدرج هذه المقارنة أيضًا ضمن الحجاج التقويميّ الذي يوقعه إلى بيان السلوك الصحيح في تلك الواقعة التي احتاجت إلى شرح وبيان، بعد أن تطلعت تقوس الحضور إلى سماع رأي رسول الله في في التقر الثلاثة. والتنيحة التداوليّة التي تقاد من الحديث هي استحياب الاحتهاد في الإقبال على طلب العلم والحو.

<sup>1 -</sup> ينظر: دليل الفاقين ج 4 ص 561.

<sup>2 -</sup> رواه البختاري كشاب العلمم بناب من قصد حيث بنتهني بنه الحقيق ومن رأى فرصة. ح 66. ومصناح كشاب المسلام بناب من أثن مجلشنا فوجد فرصة فجلس فيهنا. ح 2176

<sup>3 - •</sup> للشاكلة • هي أن تذكر الشيء بلفظ غيره لوفوعه في صحبته• امفتاح العلوم ص 533.

- ومن الشواهد نوله ﷺ: وإنَّ الله تبارك وتعالى يقول الأهلِ الجنَّةِ : يا أهلُ الجنَّةِ، فيقولون :
 ليَّبُك رَبُّنا وسعدَيْث، فيقول : هل رضيتم ؟ فيقولون : وما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تُعطِ أحدًا من خلقك الفيقل المؤمن عنه فلك قالوا : يا ربَّ، وأيُّ شيء أفضل من ذلك قالوا : يا ربِّ، وأيُّ شيء أفضل من ذلك ؟ فيقول : أُجِلُّ عليكم رضواني، فلا أسخطُ عليكم أبعده أبدًا،"!.

في هذا الحديث القدسي العظيم يلفت الله عز وحل ولمن السان وسوله ﷺ أنظار أهل الجَيَّةِ. إلى تعبم معنوي، همر أكبر وأمظم وأنفس وأشرف وأعلى من النميم المادي الذي يُمتّع به أهل الجنّه، وهو رضوان الله تعالى الأبدي عليهم.

وهي مقارفة تفضيليّة، توجّه إلى اختيار الأفضل بين أمرين كلاهما فاضل. ويبرز فيها شرح أنواع التسيم الذي يُتم به أهل الجنة، ومنه النبيم المعنويّ الأعلى، وهو رؤيذ الله عزّ وحلّ، وإحلاله الرّضوان على أهل الجنّة. وهو ما يجعل المتلقي ينتفل عند تصوّر هذا النبيم من عالم المحسوسات إلى عالم المعنويات، الذي فيه من اللذة والسعادة ما يقوق النعيم الحسيّ. وكل ذلك على سبيل التشويق إلى الجنة، والحثّ على إنيان كل ما يقرب إلها من قول أو عمل.

ومن قبيل هذه المقارنة التفضيلية قوله ﷺ: وأحَبُ الأغنالِ إلى اللهِ تغالى أَدْوَمُهَا، وَإِنْ قُالُ هُ. ق الحديث نوع من القارنة الخفية التي تعمد إلى إضمار الطرف الآخر في المقارنة هم، حيث ذُكر الناضل روجو العسل الغليل الدائم)، وأضمر المفضول وهو (الكثير المتقطم). وهي مقارئة سياريّة على صبيل الاستدلال والبرهنة، نقوم على ميداً المفاضلة في الكيف، تذكر شيئًا، وتحفي أشياء أخرى كأنه لا وجود الشيء أخر يقوم مقام الشيء المذكور ه.

وتبدو قوة هذه المقارنة الحجاجيّة الخفيّة " ل أضًا تعمل على تندر الطرف الأول الذي يربد المتكلّم استمالة التلقي إليه، ليصبح مرّكز الاهتمام والعناية، والنّحم الأوحد المنفرّد في المفارنة، فضلًا عما بكول فيها من الاقتصاد في الشّرح، وتكثيف المقارنة في جل نصيرة قويّة التأثير.

<sup>1 -</sup> رواه البحباري كتناب الرئياق بناب سفية البنية والنبار ح 0549, ومسالم كتناب البنية وسفية متهمها وأملها، يناب إحبلال الرفسوان علين أميل الاثناة لبلا بسيخط عليها مرأساً ح 2820

<sup>2-</sup> رواه مسلم. كتاب صلاة السافرين وقصرها. باب فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغبره. ح 783

<sup>3 -</sup> ينظر : عدة الأدوات الحجاجية (مقال). ضمن الحجاج مفهومة ومجالاته, ح 5. ص 131 .

<sup>4-</sup> ينظر: عندمانتواصل تغير ص 149.

<sup>5 -</sup> ومن أمثلت القايمة القفية التفصيلية في معينة الداسة قولته 35 - أصبق كلمة فالهاالشناعر كلمة البيد، ألا كل شيء منا خلا ألله باطئل وكاد أمية بين أني الصلت أن يستلم، وإن البنداري كتباء الأسد باب منا يجبور مين الشيعر والرجيل ح 1947 ، وقولته 18 - «فصل بينا يتمثيه الرجل بيناز بنمائية على عيالية وبيناز بنمائية الرجيل على وابيته في سنجيل الله وبنياز بنمائية على أضحابه في سنجيل الله وباد مساعر كتباء الركاة بالباطنية على العبال ح 994 وقولت 18 --إن أحث الكلام إلى الله سنجان الله وبجميعه وإد مساعر كتباء الذكار والدعياريات تصبل سنجان الله وجميعة ح 273 -

وتأتى المقارنة بأسلوب آخر وهو أسلوب ضرب المثل، ومن ذلك :

قوله ﷺ : وَمَثَلُ الْحَلِيسِ الصالِحِ والْحَلِيسِ السُّوو، كَمَثَلِ صَاحِبِ النِسْكِ وَكِيرِ الْحَدَّانِ، لا
 يَعْدِمُكَ مِن صَاحِبِ المِسْهِكِ : إما تَشْتَرِيهِ أو تُحِدُ رَيْعَةً، وَكِيرُ الْحَهُّادِ : يَعْرِقُ بَدَنَكَ أو مُؤْمِكَ، أو تُحِدُ منه ويخا حييقُهُ اللهِ

تؤدي المقارفة القائد المؤلفي ضرب الأمثلة في هذا الحديث المحيريف دورًا مهمًّا في الترغيب في الصطفاء الحليس الصالح، الذي يكون في صحبته في جميع الأحوال نفع وحير ومغنم، والتحذير من مصاحبة حليس السوء، الذي يكون منه في كل الأحوال الضرّ والمأثم و المغم. وفي الكلام لف وتشر مرتب المنه فقد ذكر عليه السلام المشبه وهو (الجليس الصالح، والجليس السوء)، والمشبه به وهو (حامل المسك، ونافع الكير)، ثم وضع ذلك بالترتيب بادئًا بالجليس الصالح ثم حليس السوء. ولم يأت هذا الترتيب اعتباطًا، بل كان لغاية حجاجيّة، وهي تقلم النموذج الإنجابي الحقيق بالاحتفاء والتقلير والمصاحبة، على النموذج السلح الذي يجب تجيد، وإقصاؤه من حير العلامات.

ونؤدي هذه المقارنة التمثيلية دورًا حجاجيًّا توجيهيًّا مهمًّا يتعلق بأمر العلاقات، إذ الإنسان ميّال بطبعه إلى مخالطة الناس ومحافستهم، وهو ما يؤثّر حتمًا في فكره ومنهجه وسلوكه في أمر دينه ودنياه، وفي الناس الصالح والطالح، والحيّر والرديء، والعاقل والسفيه، والمره كما قال يُؤلُّهُ: على دين خليله هم، وقد ينهاون بعض النّاس في التدقيق في تخيّر حلسائهم، ويقلّلون من تأثير نزنائهم عليهم، فأتى هذا الشّرح الفائم على المفارنة والتشبيه ليبيّن أنّ التأثير حاصل لا محالة، وأقله التأثير في محمة المحالط إنجابًا أو سلبًا، وهو تمثيل لتقريب المعاني وبيان درجات الانتفاع أو المضرة في كلا الحالين، وبذلك يتحقّق الحجاج من خلال إبراز نقاط الاحتلاف بين الطرفين. وقد شكّلت الأوصاف حزمًا مهمًّا من هذا التنظيل لتوجّه نحو احتيار المثال الأنفع والأحسن دون ضغط أو إحبار.

### رابعًا : الشُّوح بالمثال واستحضار الأحداث

المثال في اللغه هو المفدار. والقالب الذي يقدّر على مثله. وصورة النبيء التي تمثل صفائه. ومقابلة شيء بشيء هو نظيره. ووضع شيء ما ليُحتذي به فيما يفعل<sup>40</sup>.

<sup>1 -</sup> رواه البخباري كشاب البيدوع بناب لبي العطار وبيع المسلك ح 2101 ومسلم. كشب البير والصلبة والأداب يناب استحباب مجالسته الصاغبين ومجانبته فرنباء فصبوح ح 2010

<sup>2 - «</sup>النف والتشير من قمون البنيج عبد العمكاكي، ومنو : «أن تلبّ بين طبوتين فين الذكان ثام تبعقهما كلائنًا مشبعثً غلب متعلق مواصد أو ناضر من غير تعلين ثقبة بأن العبامع ببردگا بتهجا إليّ مناهج لــه» استباح العليم من 534،

<sup>3-</sup> حارض اقديث: «الرحلُ على بين خليله فأينظر: أحدُكم من بخائلُه رواه أبوداود ج 4833 والترمني ج 2378

<sup>4 -</sup> ينظر الفرداد مادة اشتراء ص 186

وبضمل المثال : المثال التمثيلي، والقصصي، والتموذج الحيّ. ويكثر استخدامه بأشكاله المحتلفة قِ الخطاب الحجاجيِّ وغير الحجاجيِّ، إذ إنَّ وظيفة للثَّال تتباين بشاين دواعي استدعائه، والدُّور الذي يُناط به في الخطاب(1).

والمثل حكة تقوم على المشابحة بين حالتين في مقدمتها، وبراد استنتاج نحابة أحديهما بالنَّظر" إلى نماية بماثلتها، هميز هو يقوي أطروحة المتكلم من خلاف تعليقها بمرجع تاريخي، أو تمثيلي، ألونها غوذج من الواقع، يعضد المسار الحجاجي، ويُحدث النمائل بين الآليات الاستدلاليّة، وللقاصة المَاليَّةُ ﴿ وَمَنْ عَلَالُهُ يَنْقُلُ لِمُتَكَّلُمُ أَطْرُوحَتُهُ مَنْ حَالَةً خَاصَّةً بَقْبِلُهَا المُتلقي إلى قاعدة حاصّة أو عامّة تحتوي الرأي المدافع عنه ال.

والمثال شكل من أشكال الاستدلال الثلاثة عند أرسطو، وهي : القياس، والاستقراء، والمثال؟ وِهُو عَنْدُهُ نُوعَانُ : المثال الواقعيُّ المستمدُّ من الناضي، والمثال اتحبيليُّ الذي يخترعه الإنسان، مثل الحكايات، والقصص، والأمثال الله.

واستحضار الأمثال والأحداث يعني جعلها خاضرة في الذهن المأثلة للعيان. والاستعانة تما في الحجاج يعني والبحث في الواقع عن المادة التي تطلق الاتفاق والقبول تحت لواء الحقيقة، ١٣٠

وقـد وطَّف الرَّسول ﷺ الأسداث، واستدعى الوقائع التاريخيَّة والنساذج الحيَّة، المتدليل على القضايا، ودعم سياق الاحتجاج. ومن ذلك :

- سا رواد عتباب بن الأرث، قال: شَكُونًا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَهُوَ مُتَوَسَّدُ بُرُونَهُ لَهُ في ظِلَّ الكُفتية، وَلَمُنَا لَذَ : أَلاَ تَسْتُصِيرُ لَمَا، أَلاَ تَدْشُو فَلَّهُ لَمَّا ؟ قَالَ : كَانَ الرُّحُلُّ فِيمَنُ فَبَلَكُمْ مُحْفَرُ لَهُ ق الأرْض، فَيْخَعَلُ فِيهِ، فَيْحَاءُ بِالْمِنْشَارِ نَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيْشَلُّ بِالنَّنْثِي، ومَا نصدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِه، وَمُشْطَعُ بِأَمْشَاطِ الحَدِيدِ مَا دُونَ خَبِيهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُهُ ذَلِكَ عَن دِيهِ، وَاللَّهِ

<sup>1 -</sup> ينطر: كالحاج والمقيضة وأعاق التأويل ص 307.

<sup>2 -</sup> في بلاغة اقتطف الإشاعي ص 62. وقياسك كان اللبال لومّا من أنبواغ الاستقراء عند أرسطو وتبقه في ذلك ببراسان فجعلت من أنبواغ الاستقلال الاستقراض ابتظـر: فــى بلاغـة الخطـاب الإفتاعـي. ص 12، وناريـخ نظريـات الحجـاج ص 53).

<sup>3 -</sup> ينظر: الحجاج والحقيقة وفاق التأويل ص 309.

<sup>4 -</sup> ينظر : تاريخ نظريات الحجاج ص 53

<sup>5 ،</sup> ينظر: المجاح عند أرسطو امتال؛ ضمن أهم نظريات الحجاج ص 100.

<sup>6 -</sup> بنطر : السابق ص 160 والحجاج بين المتوال والثال ص 51

<sup>7-</sup> يتطر: العجم الوسيط ع). ص 181. ماية احْسَرا

<sup>2 .</sup> عندَ الأدوات الحجاجبة المقال: صمن الحجاج مفهومه ومجالاته، ع 5 ص 134

لَيُتِشَنُّ هَمَا الأَمْرَ، حَلَى يَسِيرَ الرَّاكِثِ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى خَصْرَمُوْتَ، لاَ يَخَافُ إِلَّا اللَّه، أَوِ الذَّئْتِ عَلَى غَنْمِه، وَلَكِثْكُمْ نُسْتَعْجِلُونَ. ٩٠.

بستدعي الرسول على في هذا الحديث النسريف مثالًا تاريخيًّا من الأسم السابقة، دون أن يحدد الزمان والمكان (غير أنه من الأسم السابقة)، إذ العبرة في هذا للقام بالفاعل نفسه الذي يمثل أنموذخا للمؤمن الصابر على البلاغين ذات الله.

ويتوجّه بالخطاب إلى السائل، الصحافي الجليل حبّاب بن الأرت، ومن حلقه من المسلمين المستضعفين الذين عُذَبوا في ذات الله عذابًا شديقًا، فحاءوا إلى رسول الله يُلِق يستنصرونه، حوفًا على ديهم قبل أنفسهم. وكان بإمكان الرسول يُلِق أن يدعو لهم وهو في ذلك الوقت في أشرف مكان، في ظلّ الكبية، وما كان الله ليمحزه أن ينصر دينه وعباده المؤمنين بكن فيكون، ولكنّه يُلِق أرك أن يوجّه إلى الأمه درسًا عظيمًا في وجوب الصبر على البلاء في سبيل العقيدة، والتحلي بالعزية، والاستمرار في العمل لهذا الدين، لأن الأمر لا يتعلق بحياة أفراد ولا بمماشم، ولكنّه يتعلق بنشر دين، وبناء أمّة، وصناعة حضارة.

وقد قدّم هذا الدرس العظيم الذليل والحجّة على شكل منال مستدعى من حِفْب التاريخ، لمؤمن موحّد تعرض لأبشع أنواع العذاب الجسدي، فما صدّه ذلك عن دينه حتى هلك. وتحقّر عليه السلام الأفعال المضارعة لعرض المثال، إمعانًا في التصوير الحتى لما عاناه ذلك المؤمن وأمثاله، وما فقد من تضحيات، وكأته يريد أن يقول للصحابة – رضوان الله عليهم – إن هناك مشقة قادمة قد تكون أنسد وأنكى، ولم يكن ليزور لهم الحقائق، بل حدثهم من حلال هذا المثال وشي لهم بشغانية ووضوح أحداثًا متوقعة في قابل الأيام، إذ إن منة الله في الكون أن التمكين لا يكون إلا بعد البلاء والتمحيص، وقد يطول البلاء، ثم يأتي النّصر، ولذا بشرهم يَا يُنسارة النّصر مستهلة بالقسنم (والله ليمن الأمر)، لبلغت أنظارهم مرة أحرى إلى هدف كبير يجب أن يكون نصب أعبنهم، غير غائب عنهم، متصدرًا لأولوياقم، وهو نشر الدين، والعمل على أن تكون له السيادة في الأرض، لكن عنهم، الهدف له شرط حتى يتحقق، وهو الصير وعدم الاستعجال.

إِذَّ القَطَية المطروحة في الحديث قضية بالغة الأهمَّة، تتعلق بالعقيدة، ومحال من أحوال الأمة تتكرر عبر التاريخ، فجاء المدال حجّة متناسبة مع نوع القضية المطروحة، إذ المدال يجعل الخطاب ومنفرسًا في بيئة واستحة، ذات مراجع تقويّها، وأرّكان تعضدها، لذلك فإنَّ محاطبة كبانات الحمهور به يضمن للخطاب النّفوذ الواجب، والقوّة الرحوّة، حتى يحصل الانتناع، وبتولّد اليفين بتلك

<sup>1 -</sup> رواه البخاري كتاب الماقب ناب علاماك النبوة في الإسلام ح 3512

الأفكار التي صاغها المحاج صوعًا حدث عنه واقع حديد، هو واقع الخطاب، وعالم الكلام، وهو مستحسل بعث في الفكر حركة، وفي الكيان هرّة، تصبّر الفرد أو الجماعة كلاهما (٢) يعتقد في صدقية ذائر العالم المنحوت، والكون المتعوت بالتمام والاستقامة، تحشر فيه الدوات، وتسكن في حضرته الكيانات، الله فلم بعد بعد استدعاء هذا المثال معنى للشكوى، ولا وجه للاستعمال، ولا مبيل الفراستعظام البلاء، ولا منطق للحوف بالقلق.

 ومْنَ الشواهد قوله ﷺ : ,ما أكل أخد طُعَانًا قطُّه حيرًا من أن يأكل من عمل أيكه، وإنَّ نيخ الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل بيه، ها.

يعالج الحديث الشريف وصعًا اقتصاديًّا متعلقًا بالفقر، ويطرح حدَّ عمليًّا لهذه المشكلة، ويرغب في السعى والكفاح والعمل، وترك السؤال والاستحداء، والاستسلام للبطالة. ويستدعى لذلك أنحودكا من أشرف الدماذج، لذي من أنباء الله عليهم وعلى نبينا السلام جمع الله له بين الملك والنبوة، وهو داود عليه السلام، ومع ذلك اختار أن يأكل من كسب بدء، فكان يصنع المدروع، ويبعها، وبأكل من نحسب بدء، فكان يصنع المدروع، ويبعها، وبأكل من نحها. حاء في النزيل الحكيم ﴿وَلَقَلُهُ آتَيْنَا دَاؤُودُ مِنَّا فَضَلَا بَا المَعْرَا أَوْمِي مَعْهُ وَالطَّيْرَ وَأَلْنَا لَهُ الْحَلِيدُ (10) أن اعْمَلُ سَابِعَاتٍ وَقَدَّرُ فِي السَّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونُ بَصِيرٌ ﴾ [سبأ 10 - 11]، فكان ذلك حدّة بالغة مقدمة لصالح الدعوة إلى الخرس على ما فيه نقع الإنسان و الآخرين.

وهذه الحكة يصح أن تُسكى مثالًا أو نموذكا، إذ والاحتجاج اعتمادًا على الخال لا يعد كثيرًا عن الاستدلال واسطة النموذج، ولعل النموذج ضرب حاص من المثال، إذ يعزفه أوليفي ربيول بكونه المثال الذي يظهر عظهر يستوجب تقليده، ومن هنا يتضح لنا بيسر أن أسب المحالات لتوظيفه عال التوجيه والقيادة، توجيه للتلفي إلى سلوك معين وليادته نحو هدف محدد، إذ حين يتعلق الأمر بالقيادة فإن سلوكًا حاصًا لا يؤسس أو يذيع قاعدة عامّة فحسب، بل يمكنه أن يحرض على فعل يُستلهم منه المن سلوكًا حاصًا لا يؤسس أو وهو ما كان في الحديث الشريف، فالرسول الله قدم نموذكا حرمًا بالانتداء، موجها من حلاله إلى سلوك معين، وهو العمل والنكسب من الحلال، ومؤسسا لقاعدة عامة مؤداها أن الإسلام دبن العمل والإنتاج، لا دبن التواكل والعجز. وأن هذه الأمة حربّة بأن تصدّر الأمم على مستوى الاقتصاد إذا ما البعث المنهج الربائي في العمل، في النموذج لا يصلح فقط

<sup>1 -</sup> النباح والمنبقة وأفاق التأويل من 208 - 209

<sup>2 ،</sup> رباه السفاري كثاب البيرع باب كسب الرجل وعمله بيده ح 2072

<sup>3 -</sup> اقتماع في الشعر العربي ض 246

لتأسيس أو بلورة قاعدة معينة... بل يدفع إلى تعل شيء مُستوحى من النموذج، لوجود سلوكات عقوية الاقتداء في الإنسان. ال

 - ومن الشواهد قوله ﷺ: وكان رحل ثداين الثاني، فكان بقول لِقناه : إذا أثبت شغيبةًا فتجاؤز عنه، لعل الله أن يتجاؤز عنّا، قال : فلفي الله فتجاؤز عنه، هـ.

وهو مثل المؤلفة في التر، وتموذج اخر بقدمه الرَّهْمَالِن الله استداحًا لسلوك معين، وهو المهمّار المعسر، والمساغة في الاقتضاء والاستيفاء، والمساهمة في تنفيس كربات المسلمين، ويربط الله قالك مباشرة بالجزاء الأخروي المترتب على هذا العمل، وهو استحقاق عقو الله، تأسيسًا لقاعدة (الجزاء من حنس العمل).

وقد أستحدم الثال هنا باعتباره قيمة ونزيّة تدلل على فضيّة مهمّة، وهي إشاعة مبدأ المسائنة والتسم في المعاملات الماليّة بين المسلمين، لما يولّده ذلك من التكاتف والنحابّ في الجنسع المسلم.

وئمًا كانت النّفوس بجبولة على حبّ المال والحرص عليه، احتاج الأمر إلى توظيف مثل تاريخيّ، في قالب قصصيّ بولد الإفناع كما يحقّق الإمتاع، ويجعل التلقي يستغرق في بنيات المثال. والنموذج، ويتعابش معه، ويتقبضه، ويتعرط في أداء مشابه لأدائه، فتتحقّق بذلك الغاية الحجاجيّة والتداوليّة من سؤق المتال.

إنّ الشّرح في مدوّنة الدراسة باعشاره مسلكًا حجاجيًّا اتّقذ أساليب عدّة، مثل: التعريف، والوصف والسّرد، والمقارنة، والغال واستحضار الأسدات، واتّقد صورًا عتلفة داسل كل نمط من هذه الأنماط. وهو (أي المشّرح الحجاجيّ) قابل لأن يستوعب أنماطا أحرى كثيرة في الحديث النبويّ، غير أن الجال لا ينسع لذكرها كلها، فما ذكر هو من قبيل التعثيل لا الحصر، ولا غرو في ذلك إذ المهمّة الأسلس التي بعث بحا الرسول قائل هي الإبلاغ والبان، وعدّة البلاغ والإبلاغ الشّرح والتوضيح، وتنويع الوسائل في ذلك حتى تصل مبادئ العقيدة والشّريمة والأعلاق إلى المتلقين على المتلاف مستوياتهم وكفاياتهم المعرفية والإدراكيّة على أنمّ صورة.

<sup>1 -</sup> عندما نتواصل نغين ص 95 - 96.

<sup>2 -</sup> وإلا البخاري كناب أحابث الأسباد باب (154 ح 3400 ومسلم كناب الساقاة باب فحال إنظار الاستداح 1552.



### خاتمة الفصل الثالث

تنباول البحيث في قصله الثالث الخطاب البيوي مِن حيث أدوات الحجاج، فعالج في المنهجث الأول منطق اللغة مؤكدًا على أن النصّ أو الخطاب له منطقه اللغوي الحاص، وأن الاستدلالات العقلية والبرافخوية لا تستطيع العسل بعيدًا عن للعلولية اللفظية التي هي الرحصة الأول المؤليقة ال العقل وعمليات باعتبار أنّ اللغة هي واحهة النّفكيّر.

وقد استخدم الرسول فلا الحجاج اللغوى بالاعتماد على قواعد النطق من حيث هو قواعد النطق المن حيث هو قواعد النفكير الصحيح معتمدًا على النطق الداعلي للحظاب، وكان لحفا المنطق اللغوي الموصول بالحجاج في الحديث النبوي مسارات ومسالك متعددة فكان هناك الانتقال من الخاص إلى العام الذي يؤسس مبادئ وقواعد عامة تمم جمهور المتلقين في كل زمان ومكان. فمعالجة مسألة بعبتها بموجب المنطق الداحلي للغة يفضي في الحديث النبوي إلى مبادئ وقواعد سلوكية عامة ممكن استنتاجها من عملال الاحتكام إلى السياق والمقام النباولي.

وفي مسار ثمان كان الحديث النبوي يعالج تجربة ذاتية لمتلقي أو بحموعة من المتلقين غير أن هذه التحربة بتم الإنطلاق منها بواسطة منطق اللغة إلى تجربة تموذجية تسوق المنلقي إلى مبدإ موضوعي يمثل غاية حسامية وتدوالية هي متعمد الخطاب غير المصرح به.

وفي مساو ثالث استخدم الرسول على منطق التنابع اللزومي فكان هناك الحديث الشريف الذي يتكون من عدد من القضايا المنتظمة في تسلسل تدرجي وترابط مفتع بنمو به المعنى وينسع تدريجيا وصولًا إلى النيخة المرادة.

وتبين أن للنطق اللغوي النبوي قام على عدد من استرابحيات الإقناع، مثل: التتابع، والتدرج، التعميم.

واهتم المبحث الثاني بالاستدلال العقلي في الحديث، وتبيّن فيه أنه استدلال من نوع خاص لا يسني على الحجة العقلية فقط، بل يخاطب فكر المتلقى ومنطقه، ويسعى في نفس الوقت إلى إيقاع التأثير الوحداني. وقد تنوعت آلياته بننوع المقام، وبحال الاستدلال، والوظيفة المتوحاة منه، ولوعبة للتلقين. وتبيّن أن صورة الاستدلال في الحديث النبوي لا تنفسل عن مفسونه، وأنه استدلال لا ينيّب آيًا من أطراف الخطاب، ولا من مقتضيات الحال المقالية أو المقامية وأنه استدلال يراعي الفطرة المنطقية السليمة، تواكمه إحرابات حجاجية متصلة بإنجازات لسائبة وبلاغية وتدوائية. كما إن الاستدلال النبوي -كما تين- ينفتح على أشكال غير محدودة من الاستدلال فكان منه الاستدلال فكان منه الاستدلال بالنستدلال بالنستدلال بالستدلال بالاستدلال بالاستدلال بالاستدلال و كل صوره السيد والاستدلال بنفريع الكل إلى أحزائه، والاستدلال بالماينة، وكان الاستدلال في كل صوره السابقة التي سان المبحث شواهد عليها استدلالا عُلْمِرًا مستحيبًا الأهداف التواصل والتدوال، تتفاعل في عناص الذه عليها السندلالا عُلْمِرًا مستحيبًا الأهداف التواصل والتدوال، تتفاعل

فيه عناصر اللغة والمنطق والسياق. للمنظلة المنظلة والسياق. المنظلة وتبيّق أنه استدلال تريّق من حرك مادته، وواسع من حيث الباته، وتعفير بحسب وظيفته ومقامه، وهو استدلال واضع سهل الإدراك، ليس فيه تعقيد ولا صرامة، يخاطب الوحدان كما يخاطب العقل، ويفهمه جمهور المتلقين على اختلاف مشارعه، ومداركهم.

وتناول الفصل في سبحثه التالث الحجاج بالشرح باعتباره شكلًا من أشكال البرهنة وآليه من آليات الحجاج، وكان من وسائل الشرح التعريف الذي ساهم في تحديد بعض الألفاظ والمفاهيم التي احتاجت مزيدًا من الشرح والبيان.

وكان التمريف يتحد أحيانًا طريقة التعريف بالمرادف الأشهر، فيتسرح ذات للعني بطريقة مختصرة ومباشرة، تحدث تفاعلًا دلاليًا والفعاليًا قويًا بين أطراف التعريف، يفضي إلى الغابة الحجاجية منه.

وغائبًا ما كانت تُعضد التعريفات النبوية بالعواسل والروابط المتعاجبة والأساليب البلاغية المنبوعة، وأتنى خير قليل منها في إطار أسلوب الاستفهام، لكونه الأنسب لاستبدال المفاهيم والأفكار وإنارة الأذهان، وقتح مسارات الحوار والنقاش والاستبضاع، وصولًا إلى الاقتناع الكامل.

كما اندرحت شواهد التعريف ضمن التعريف المؤته الذي هو أحد أهم تقنيات الحجاج عند روبربوء ولب التعريف الحجاجي عند بلاختان. حيث كانت التعريفات تؤجّه إلى اتخاذ موقف ما من المعرّف، هذا الموقف مسطر في التعريف نفسه صراحة أو ضمنًا، بحيث لا يتمكن التلقي من الإفلات منه.

كما امتازت بعض التعريفات بتوظيف الحمل القصيرة، فاتخذت بذلك طابع التعريف المكتف الذي يمتأز بسلطته القوية في تحريك المشاعر وإثارة ردود الأفعال السريعة ومن ثم الاقتناع.

وكان من وسائل النسرح النسرح بالمقارنة، الذي يهدف إلى إبراز أوجه النشابه والاحتلاف بين موقفين أو عبارتين أو مفهومين أو مثالين أو واقعتين، وله أهمينه الكبرى في إحداث للوازنة والمفاضلة الحجاجية. وقد استخدمت القارنة -كما تمين- يكثرة في الحديث النبوي، لأنها من الأساليب الحجاجية المشوقة، سهلة الاستبعاب. فكان الرسول على يستثمر أحيانا الوقائع والواقب الحية، ليعقد مقارنة حجاجية ما، لا تخلو من التقييم في كثير من الأحيان، وكانت المقارنة الحجاجية في الحديث تعتمد أحيانًا أسلوب التقسيم، أوالقابلة، أو استحدام الجمل الشرطية، أو غيرها.

وتبين أن هناك عدة أنواع من المقارنة في الخطاب الحجاجي النبوي، فكانت هناك المقارنة التفضيليّة، التي تقارن بين شيئين في الفضل والمزلة والكانة.

المُنْفِلِنَاكَ أَبِضًا المُقارِنَة الحَقية، التي تظهر المُنْفِق من أطراف المقارِنة، وتحمله محور المُنْفِلِمام، وتضمر الطرف الآخر لمزيد من تكثيف المبنى، وتوسيع المعنى.

وهناك كذلك المفارنة التمثيلية التي تعتمد على التمثيل والمحاز بأنواعه للمقارنة بين طرفين فتحمع بذلك بين قوة التمثيل الحجاجية وقوة المقارنة الحجاجية.

وكان من وسائل الشرح أيضًا الشرح بالمثال واستحضار الأحداث، الذي يكون باستدعاء الأمثال والأحداث، والدين يكون باستدعاء الأمثال والأحداث، والاستعانة بها في الحجاج. وقد تبين أن الرسول في استدعى الوقائع التاريخية والنماذج الحية لتحصيل الاقتناع، وتأسيس قاعدة عامة كان المحيد المجدد المحدد الشرح مسلكًا من مسالك الحجاج النبوي اتخذ صورًا وأشكالًا متعددة، ذكر البحث شيئًا منها على سبيل التمثيل لا الحصر.

وبعد، فقد حاول هذا القصل الإحاطة بأدوات الحجاج المنطقية في الحديث النبوي، سواء ما تعلق منها يخطق اللغة الداخلي، أو ما مزج بين الحجة اللغوية والعقلية.



# الخاتمة العامة



رصد البحث من خلال فصوله الثلاثة الحجاج في الحديث التبوي، فعرض في القصل الأول. لمفهوم المحاج وتطوره التاريخي، وقعتل في الحديث عن مفهوم الحجاج عند اليونانيين وعند اللغويين العرب، وعن مفهومه في الدراسات الحديثة، وتأكدت له نتائج منها المباشرة التي ترتبط بالخطاب الإقاعي، ومنها الخاصة بطبيعة الحجاج التبوئ:

• فمن النتائج المباشرة لمنهز لمن

- أن المحجاج عند اليونالُ كان قاشمًا مشتركًا بين الجدل والخطابة، والنبس مفهومه عند العرب يمفهوم الحدل خاصة. أما في الدراسات الجديثة فقد تم تخليمه من صناعثي الجدل والخطابة، وأصبح يُدرس باعتباره بلاغة عامّة من شأته الحضور في كل حطاب بتوعي الإقتاع مهما كان حقله أو موضوعه.
- أن الحماج يقوم على النواصل، ويشتقل في محيط احتمامي، ولذلك اقتضت دراستُه مقاربةً
   تداولية يتم الوقوف من حلالها على تفاعل مكونات الخطاب الحجاجي في مقام النواصل.
- أكد البحث أن البلاغة (العربية، والغربية) وثيقة الصلة بكل من الحجاج والتداول، وأنفا
   مثابة المنطقة المشتركة بينهما باعتبارها أداة للفهم والإفهام، والتأثير والاستمالة في الآن ننسه.
- اتفق البحث مع القاتلين بأن هناك نوعًا من التفارب بين بُنى الحجاج والتداول في التراث اللغوي
  العربي و بُنى الحجاج في الدرس اللساني الحديث ، غير أنه يرى أن التناول مختلف في الثقافتين محكم
  التطور العربي من حهة، ويحكم احتلاف المشاغل المعرفية من جهة أحرى، لذلك قد يكون من الإسراف
  البحديث عن نظرية حجاجية أو تشاولية متكاملة الأركان في التراث اللغوي الغربي حسيما يرى البحث.
- ثا انتهى البحث من تأسيب النظري انطاق للبحث في الجمعاج النبوي مستفيدًا من الأدوات المنهجية التي حرج بما من الفصل الأول، وأكّد على أن الرسول يُثارِّ قد وطّف ما هو لغويّ ومنطقيّ للوصول إلى المنعة الثداولية التي ققق الفلاح للمتلقين في الدنيا والآخرة.
- عرض البحث لحماحية الكلمة المفردة باعتبارها أولى لبنات الخطاب المساسى، أي باعتبارها عنصرًا لغويًا قادرًا على الحماج بنفسه حيثًا، وبالتصافر مع عناصر الخطاب الأحرى حيثًا آحر، وأكّد على أن الصّوت إحدى الأدوات الداخلة في بنية الخطاب الحماحي النبوي، وأن الأصوات تشكل عبر تضامها، وانسحامها في المقردة الواحدة صورة صوتية سمعية تتجاوز حدود المعنى الدلالي الكلمة، وتأعد بالمتاتي إلى عوالم أعرى من المماني الإيمانية المتولدة عنها، وبذلك كان الصوت عاملًا مهتمًا من عواصل الحجاج في الحديث الشريف.

- أكّد البحث أن السنوى المعجمي الكلمة في الحديث النبوي وما يتعلق به من مقتضى يمثل هويتها الخاصة المرفظية بمعناها، وأن الكلمة في الحديث المؤتوي مرتبطة أشد الارتباط بواقع المتلقين ورصيدهم الثقافي والفكري والعقدي والاجتماعي، وهو أما جعلها شديدة الرسوخ والأصالة في موضعها، ومرتكزًا قويًا من مرتكزات الحجاج في الحديث، تتضمن فعلًا إقناعيًا قائمًا على ركن لفوي متين.

- كشف البحث عن أن بناء الجملة في الحديث الشريف كان يتم بناء على مراعاة مقامات القول ومواطئه، وأطرافه، ومقاصده سواء من حيث النسق، أو من حيث الأسلوب.

- أن التفديم والتأخير والحذف واحتيار أسلوب بعيته مثل الاستفهام أو الأمر أو النهي هو في الأصل احتيار حجاجي، القصد منه احتيار البناء اللغوي المناسب للمقام بقصد التأثير في المناتي، ودفعه إلى الفعل أو الترك على مستوى الفكر أو السلوك أو الاعتقاد، وبذلك كان ناتج الحجاج فعلا كلاميا إنجازيا تأثيريا.

 أن من مقاصد هذا الاحتيار (العدول) الملاءمة بين الأسلوب، والموقف، وحال المتلقي لفكري والنفسي، وحذب انتباء الملقي لمنابعة الحطاب.

- توصيل البحث إلى أن التقديم في الحديث البيوي كانت له مقاصد حجاجمة مثل إثبات المعاني، وتأكيد الدلالات، وإيضاح القضايا المهمة، وحذب الانساء للمقدَّم.

- توصل إلى أن الحذف في الحديث كان عاملًا من عوامل تحقيق انتشار المعنى وخمول، وتصعيد مذابل الحجة.

- وقف البحث على معاني الطلب وصيغه في الحليث الشريف، وتوصل إلى أن اختيار صبغة بعينها من صبغ الطلب كان احتيازًا حجاجيًا تداوليًا في المقام الأول، ولبس استيارًا أسلوبًا وأنه كلَّا كان يستخدم صبغ الطلب والاستفهام على أتما حجج ينفسها، وأفعال حجاجية بالفصد المضمر، وابق ما يفتضيه السياق. وأن كلًا من الطلب والاستفهام في الحديث كان يفضى إلى استحابة على شكل قعل قول متحقق.

- توصل أيضًا إلى أن الاستفهام اعتمد على تفعيل الجانب الضمني من الكلام، وكان يوجه المتلقي نحو إجابة عددة، وهو ما جعل منه استفهاما حجاجيًا في المقام الأول. وأن الاستفهام في الحديث كان يولد حوارًا حارحيًا أو داحليًا (في ذهن المتلقي) في مواضع كثيرة. والحوار من منظور النظريات الحجاجية الحديثة من أهم آليات الحجاج.
- أما في حانب الصورة للخط أمرز البحث مقاصد الصورة الحجاء للجائز الحديث النبوي، واتضح له أن الصورة لها مقاصد خصاصية عديدة، منها ما يعود إلى للعني نفسه مثل الشرح والترضيح وتقوية للعني وتأكيد،، والتدليل على صحته. ومنها ما يعود إلى للتلفي مثل استمالته نفسيًا وفكريًا وتغيير موقفه الفكري أو العاطفي.
- نميزت الصورة في الحديث النبوي بالفراعات الدلالية التي تخللتها، والتي أفسحت المحال للمتلقى لمانية المتلقى المعرفية والتداولية دون الإحمال بالمعنى الأصلى للعرفية والتداولية دون الإحمال بالمعنى الأصلى للقصود.
- كشف البحث في فصله النائث عن أن النطق الداخلي للغة في الحديث النبوي اتخذ مسارات ومسالك متعددة، توقف البحث عند بعضها على سبيل التمثيل، فتبيّن أن من هذه للسالك الانتقال من الماس إلى العام، ومن الذاتي إلى الموضوعي، إضافة إلى مسلك التنابع اللزومي للقضايا والجزئيات. وفي كل مرة كان هذا المنطق يفضي إلى مبادئ وقواعد عامة تمثّل خايات حجاجية ونداولية.
- توصل البحث فيما يخص الاستدلال العقلي في الحديث البوي إلى أن الاستدلال في الحديث
   لا ينبني فقط على الحجة العقلية المنطقية، وإنما يجمع بين الإضاع العقلي، والتأثير الوجداني، وتتفاعل فيه عناصر اللغة والمنطق والسياق.
- أنه استدلال له صور وأشكال كثيرة كان من الصعب استقصاؤها وحصرها في مبحث واحد، وما جاء في البحث منها هو على سبيل التمثيل فقط.
- اكد البحث أن للوقف التواصلي هو ما استدعى صورة من صور الاستدلال دون غيرها، وهو ما بظهر البعد التداولي في الحديث,
- كشف البحث كذلك عن أن الوصف باعتباره الية من آليات الحجاج بالشرح كان يمتزج
   بالسرد غالبًا، وأنه امتاز بقدرته الفائقة على الحذب والتشويق وحلق التفاعل بين أطراف الخطاب.

- وقف البحث على أسالها التعريف الحجاجي، وكشف عن أن من أنواع التعريف الحجاجي في الحديث التعريف للكشف المباشر، الذي بمبيز بما يحدثه من نفاعل دلالي بين طرفي التعريف، وتعريف المفاهيم والأمكار الذي يرتسم ضمن أطر حجاجية متنوعة.
- أن التعريف في مدونة الدواسة كان من التعريفات الموجهة، التي توجه المثالثي إلى تبني موقفُ ما من المعرّف المنظم. \* المن المعرّف المنظم.
- اتضح أن المقارنة نوع من أنواع الشرح الحجاجي، وأن من أنواعها في الحديث المقارنة التفضيلية التي ترجح كفة طرف على طرف، وتحجور الاهتمام حول المفضل، وتعبر عن موقف الرسول كل منه، ومن ثم تحدث تواصلًا نفسيًا وفكريًا بين المفضل والمخاطب، بحيث يتبنى موقف الرسول عليه السلام من التفضيل. ومنها المقارنة الخفية التي تعتمل على الإضمار والتكيف، والقارنة التمثيلية التي تستمر قوة التصوير الحجاجية في للقارنة.
- حفل الحديث الشريف بالشرح عن ظريق استدعاء الأمثال والنماذج والأحداث، وهو سا يعد وسيلة تعالمة من وسائل الحجاج.
- ومن التنائج الخاصة بطبيعة الحجاج النبوي بصفة عامة التي توصل إليها البحث بناء على عينة الدراسة
- أن الحجاج في الحديث النبوي له حصوصيته النابعة من حصوصية الحاجج في ، ومقام النبوذ، والفصاحة اللغوية العالية التي أوتيها النبي الكرم والتي فاقت كل فصاحة بشربة. والنابعة كذلك من مقصدية الخطاب النبوي، وكوله خطاب تشريع في القام الأول، ومن طبيعة العلاقة بين طرفي الخطاب القائمة على قاعدة النفاعل الإنجابي والاستجابة النائجة عن القهم.
- أنه حجاج لا ينبني قفط على الحجة العقلية، ولكنه حجاج يحتكم إلى المقام التواصلي الذي يحدد نوع الحجج ومقدارها.
  - أنه حجاج امتزج فيه الإقناع بالإمناع، وتميز بالمرونة والحبوية.
- أنه حجاج تناولي يعنى علاءمة اللفوظ نقاصد للنكلم قلة من جهة، وخال المحاطب من
   جهة أخرى، وللظروف المقالية والمقامية المصاحبة الإنجاز الخطاب.
  - أنه حماج جمع بين المنطق والوحدان والأحلاق.

- أن الحجاج في الحديث النوي كان حاضرًا في جميع الموضوعات والعبادات، والعاملات، والأحلاق والأداب، والرقائق...) بحسب ما يتضع من تخريج الأحاديث، مما يشير إلى أن الحجاج منهج أصيل راسخ في الخطاب النبوي وموصول بما يعيشه المسلم في يومه وغدد.

- أنه حجاج اعتمد على محوري الصريح/الضمني من الكلام، وحرص على إشراك المحاطب في إنتاج الحجج، وطغيام نبتيها.

- أن الحجاج البوي كان يتعامل مع المتلقين باعتبارهم طوفًا فاعلاً مشاركًا في إنتاج الخطاب، وبقلك استطاع الاستحواذ على انتباههم، وتحاويهم، وتمكن من انتهاضهم إلى العمل أو الترك.

 أن الرسول الله وغم امتلاكه السلطة التشريعية والاجتماعية التي تمكنه من التوجيه المباشر كان يستخدم استرتيجية الإقتاع للوصول إلى استحابة المتلفين الطوعية المتدبرة الواعية، فالبلاغة السوية بلاغة موعظة وإقناع ولا تنحصر فقط في بلاغة البيان المتاحر الذي ياحد بمحامع القلوب.

- أن الحجاج النبوي من حيث وظيفته حجاج يهدف إلى الإقتاع، وإلى بيان الحقيقة وتعديل السلوك، وترسيخ القيم والمعقدات، واستبدال الأفكار والمفاهيم، وإثبات الفضايا، والندليل عليها، وسوق الحجج اللغوية والعقلية المناسبة لمقام الحجاج، وتقويم المواقف والنمادج باعتبار جوانيها السلبية والإيجابية أي هو يهدف بالأقوال إلى تحقيق أعمال الاقوليّة يتضح أثرها على تحو مباشر في سلوك المرء اتباقا وانتهاة.

### • وأما أهم التوصيات فهي

- إبراز الحمحاج النبوي في الدراسات المعاصرة باعتباره حجاجًا متفردًا يجمع بين بلاغة الإنباع في توجّع إلى العقل، وسخر البيان في استمالةٍ للقلب.
- تُمثُّل الحماج النبوي في أداب وآلياته ومفاهيمه وعاياته في جميع بحالات الحياة باعباره منهجًا قاعلًا في التواصل الاجتماعيّ.
- قراءة المظاهر الحجاجية والتداولية في المنزاث العربيّ سُنيّةً وقِفْهَا قراءة معاصرة على ضوء أحر
   ما توصلت إليه النظريّات النّسانية الحديثة.
- العناية بترجمة مصنفات الحجاج والتناولية ترجمة دقيقة تحرر المصطلحات بدقة بعيدًا عن الخلط والتناجل وتوضى المصطلحات.

- العناية بصورة عمد الذي الإنسان في مدوّنة الحديث، فكثيرة هي الأحاديث التي ترسم صورة الذي للسامح الدّي ينتهج النّيسير على درب الإقناع الفائم على قاعدة المرونة ؟ ويستدعي إجرازُ هذه الصّورة للتي الإنسان خشد حمهود فِرْقِ من الباحثين والمترجين حتى يُماحُ لمم الرُّ على المراعم التي تحدف إلى تشويه شخصيّة الرّسول من خلال نشرُ الصّورة الحقيقية لصاحب الرّسانة، ومُن ثمُّ بقع التعريف بالإسلام في جوهره القائم على الأمر بالعروف والنهى عن المنكر والدعوة إليه بالموعظة المسامح والعفو عند المقدرة ، وهم القيم التي حاء بما الذي الله المناس بالله .

والحمد لله رب العالمات

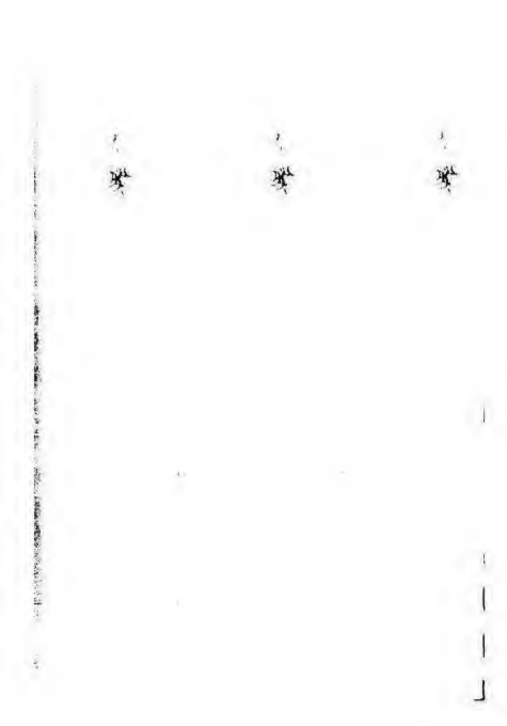
N.

\*

# الفهارس العامة

- فهرس الآيات القرآنية أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ أ

- فهرس أطراف الأحاديث النبوية



## فهرس الآيات القرآنية - بحسب ورودها في البحث -

| Ny.                                                                    | الأبة بالأ                                                                                                                                                                                                                            | رقمها   | السورة   | رقمالونفحا |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------|------------|
| ﴿وَلَوْ كُنتُ كُفًّا غَلِيظٌ أَ                                        | فَقَلْبِ لِانْلَمْتُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                | 159     | أل عمران | 7          |
| ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سُهِلِ رَمُكَ بِ<br>أَحْسُنُ إِنَّ رَمُّكَ هُوَ أَعْلَى | بالجكْمَة والفزعِطة الخشقة وَجَادِلْهُم بالبي<br>لَمْ يَمَن ضَالُ مَن سَهِيلة وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْفَهْنَدِير                                                                                                                         | 125     | النحل    | 25         |
|                                                                        | صُوا بِهِ الْحَقُّ فَاحْدُائِهُمْ لَكُوْمَا كَادْ عِلْمَانِ ﴾                                                                                                                                                                         | 8       | غافر     | 25         |
| وَالَمْ ثِرْ إِلَى الَّذِي حَاجُ                                       | ) الرَّامِيمَ فِي وَجِهِ                                                                                                                                                                                                              | 258     | البقرة   | 25         |
| ﴿وَلَا تُخَادِلُ عَنِ الَّذِينَ إِ                                     |                                                                                                                                                                                                                                       | 107     | النساء   | 26         |
| ﴿يُعَادِثُنَا فِي قَوْمٍ لُوطٍ ﴾                                       |                                                                                                                                                                                                                                       | 74      |          | 26         |
| ﴿وَلا جِدَالَ فِي الْمَحَ}                                             |                                                                                                                                                                                                                                       | 197     | البقرة   | 26         |
| ووقفة نغلم القم بقولود                                                 | ن إلى يَعْلَمُهُ بِشَرَى                                                                                                                                                                                                              | 103     | التحل    | 62         |
| ﴿ لَمَانَ الَّذِي يُلْجِنُونَ إ                                        | الله أغجمتي وظذا لسناذ غرمز فمبيزي                                                                                                                                                                                                    | 103     | ألنحل    | 62         |
| فأثونا بشقطاب مُبينِ (٥)                                               | ز مُنتَف الريدُون أن نصَلُون عَمَّا كَانَ يَعْبَدُ أَبَّا<br>(1) قالتُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ لَخِنْ إِلَّا يَشْرُ مَثَلُ<br>لَ يَضَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ تَأْتِيكُم بِسُكُ<br>مِ فَلْمَعْوِكُلِ الْمُؤْرِمُونَهُ | 11 - 10 | إبراهيم  | 63         |
| ﴿إِن تُحَنَّ إِلَّا يَشَرَّ تَطَكُّ                                    | 4;-                                                                                                                                                                                                                                   |         |          | 63         |
| ﴿ ذُنْ إِنَّكَ أَنْتُ الْعَرِيزُ الْ                                   | لكرين                                                                                                                                                                                                                                 | 49      | الدخان   | 146        |
| ﴿فَأُرِئَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ                                  | مَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِينَ وَالصَّدِّيقِينَ ﴾                                                                                                                                                                              | 69      | التساء   | 187        |
|                                                                        | مْ لَفَسَدَتِ الِمُمَاوَاتُ وَلَأَزُهِنَ ﴾                                                                                                                                                                                            | 71      | اللؤمنون | 196        |
| وظفة كلئوا بالحل لتا                                                   |                                                                                                                                                                                                                                       | 5       | الأنعام  | 196        |
| ﴿ فَاخْتُكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ ﴾                                   |                                                                                                                                                                                                                                       | 22      | در       | 196        |

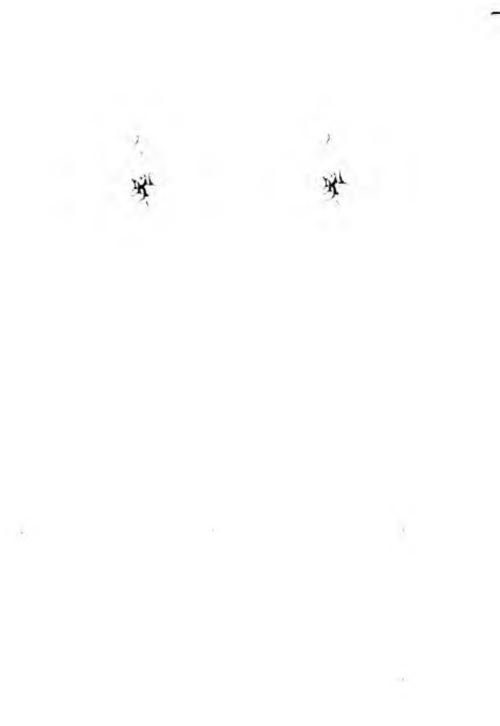
| رفم الصفحة | السورة         | رفمها | الأية                                                                                                           |
|------------|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197        | پولس           | 32    | (فنادَ بقد فمَنْ إلا مشافلَ)                                                                                    |
| 199        | القصص          | 38    | (مَا عَلِيْتُ لَكُم نَنْ إِلَّهِ عَبْرِي﴾ ﴿                                                                     |
| 201        | أدلسنا!<br>يلا | 114   | (لا غيرَ فِي تَجِيرِ مِن لَمُوافِمْ إلا من امرَ بِمَدَفَّةِ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ وَمُعَالَّحِ<br>فِينَ النَّاسِ﴾ |
| 201        | التوبة         | 60    | (ولِمَا اصْتَدَقَاتُ لِلْلَقِرَاءِ)                                                                             |
| 202        | 44301          | 45    | وْوَالْمُرُوعَ قِسَامَلُ فَسَنْ فَسَدُقَ بِهِ فَلْوَ كُمَّارَةً أَنَّهُ                                         |
| 202        | البقرة         | 280   | (ۋان گان دُر غَمْرُة فاطِرةً إِلَىٰ نِسْرُة وَانْ تَصَافُوا خِيْرٌ لَكُوْرُهُ                                   |
| 205        | لقمان          | 13    | وَإِنَّ اسْتَرَكَ تَطَلَّمُ عَظِيمَ ﴾.                                                                          |
| 205        | الشورى         | 42    | ﴿ إِنَّهَا السَّهِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ ﴾                                                    |
| 205        | النحل          | 118   | لأوس طلقناخم وفكن نحافوا أطستهم يطلقونه                                                                         |
| 205        | الأعام         | 92    | ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْيَسُوا لِمَعَانَهُم بِطُّلُع أَرْكَنْكَ لَهُمَّ الْأَمْنُ وَهُم مُهَنَّونَ ﴾      |
| 205        | Mala           | 82    | ليس كما تفولون ولمَّ يُبْسُوا إينانهُم بِطُلِّمٍ﴾                                                               |
| 205        | لقمان          | 13    | وْيَا بْنِيْ لَا تَشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرِكَ لَطَلَّمْ مَظِيمٌ ﴾                                         |
| 208 - 207  | 49.0           | 102   | ﴿ وَكَذَائِكَ احْدُ زِبْكَ إِدَا أَحَدُ الْقُرَىٰ وَهِي قَالِمَهُ إِنَّ احْدَةَ الْمَ شَدِيدُ ﴾                 |
| 208        | أل عمران       | 178   | وإشا تتلى للد ليزدفوا فناله                                                                                     |
| 202        | النساء         | 28    | ووخلق الإستان طعيقات                                                                                            |
| 232        | الأبياء        | 37    | ﴿غَلِقُ الْاِسْنَانُ مِنْ عَجَلِ﴾                                                                               |
| 232        | 3              | 16    | ﴿ وَلَقَدَ عَلَقَنَا الْإِنسَانُ وَنَعْلَمُ مَا تُؤسُّونَ بِهِ تَطْسُمُ ﴾                                       |
| 232        | Reti           | 2     | ﴿مُلَقُ الْوِتِينَ مِنْ عَلَقِي﴾                                                                                |
| 234        | ,coa           | 39    | ﴿ وَالدِّرَهُمْ يَوْمُ الْحَسْرَةِ إِذْ قُصْبِي الْأَمْرُ وَهُمْ فِي عُفْلَةٍ وَهُمْ لا يَؤْمَنُونَ             |
| 240        | البقرة         | 233   | طوالوالداث بزصفن الإدفق خواتير كاملين                                                                           |
| 240        | اللطفقين       | 1     | ﴿وَيْنَ لَلْمُطَّعْدِنِ﴾                                                                                        |

1 (100,000)

| رقم الصفحة | السورة  | رقمها | الأية                                                                                                                                                                                                                          |
|------------|---------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 240        | النساء  | 23    | (خزنت علَيْكُمْ أَلْهَاتُكُمْ وَبِنَاتُكُمْ}                                                                                                                                                                                   |
| 246        | البقرة  | 220   | رُولا يَحِنُ لَكُنْ أَن تَأْخَلُوا مِنْ آئِنْمُومْنَ شَيَّاكِ .                                                                                                                                                                |
| 252        | البقرة  | 233   | (والوالِدَات يرصِعَ أوْلادَعَنْ)                                                                                                                                                                                               |
| 252        | البقرة  | 228   | ووظهُلاث بعراشن) الْمُولا                                                                                                                                                                                                      |
| 252        | البقرة  | 233   | ﴿وَالْوَالِفَاتُ يَرْحِمُنَ﴾                                                                                                                                                                                                   |
| 255        | للسد    | 1     | وشت بدا ابن لهب وتـــ)»                                                                                                                                                                                                        |
| 256        | الأنعام | 33    | ﴿ فَإِنْهُمْ لَا يُخْدُونِكُ وَلَكِنَ الطَّائِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾                                                                                                                                              |
| 258        | الإخلاص | 1     | ﴿قُلْ مُو اللَّهُ آحَدُ                                                                                                                                                                                                        |
| 265        | الأعراف | 11    | ﴿ وَلَقَدْ عَلَقَاكُمْ لَمْ مَوْرَنَاكُمْ لَمْ قَلْنَا لِلْمَاكِكَةِ اسْجُفُوا لِآدُمْ فَسَجَدُوا<br>إِذْ لِنَالِسَ لَمْ يَكُن ثَنَّ السَّاجِدِينَ ﴾                                                                           |
| 265        | الحشر   | 24    | ولمنو الله المتابئ الباري النصور لة الأشماد المشتني                                                                                                                                                                            |
| 275        | القصمر  | 56    | لْمِبْكَ لَا تَهْدَى مَنْ أَخَلَتْهُ<br>الْمِبْكَ لَا تَهْدَى مَنْ أَخَلَتْهُ                                                                                                                                                  |
| 280        | من      | 18    | طإبا سنتزنا ألجنال معة ليتششن بالمنشق والإطراق)                                                                                                                                                                                |
| 326        | النساء  | 48    | ﴿إِنَّ اللَّهُ لِا بِغَفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ﴾                                                                                                                                                                                 |
| 330        | الروم   | 30    | ﴿ مُطَّرِتُ اللَّهُ الَّذِينَ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾                                                                                                                                                                      |
| 336        | لقمان   | 34    | ﴿<br>وَإِنَّ اللَّهُ عَنْدَةُ عَلَمُ السَّاعَةُ وَشَرَّلُ الْفَيْتُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا<br>تَقْرِي نَفْسَ ثَافَا تُكْسِبُ هَذَا وَمَا تَقْرِي نَفْسَ بِأَيْ أَرْضٍ نَفُوتُ إِنَّ اللَّهُ<br>عَلِيمٌ خَمِيرٌ﴾ |
| 368        | اسا     | 11-10 | ﴿ وَلِقَدْ آكِنَ دَاوَرِدَ مِنَا فَضَارَهُ يَا جِبَالُ أَوْمِي مَعْهُ وَالطَّيْرُ وَأَلْنَا لَهُ فَحَدِيدَ<br>(10) أن اغْمَلُ سَابِعاتِ وَقَدُرْ فِي السّرَدِ وَاعْتَلُوا صَالِحًا إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ<br>تَعِيرُ ﴾        |

- 4

.



## فهرس أطراف الأحاديث النبوية

| 357 ,259 ,257  | أَتُدُرُونَ مَا الْغِيبَةُ ﴾ ﴿ أَتَدُرُونَ مَا الْغِيبَةُ ﴾                                      |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 356 ,259 ,257  | أتدرون ما المفلس ؟                                                                               |
| 337            | الدرون ما الماس ؛<br>أثرون هذه المراة طارحة ولدها في النار ؟                                     |
|                | أتريد أن تكون فتانا با معاذ ؟                                                                    |
| 228 224        |                                                                                                  |
| 290 .287       | أَتَغُجَبُونَ مِنْ لِبِنِ مَذِهِ ؟ لَمُتَادِيلُ سَعْدِ بَنِ مُعَاذٍ                              |
| 241            | اتق دعوةً المظلوم                                                                                |
| 206            | اتَّفُوا الظُّلُمْ. فَإِنَّ الظُّلُمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِبَامَةِ                              |
| 228 224        | أَنْكُلُّهُمْنِ فِي حَدٍّ من حدودِ اللهِ                                                         |
| 364            | أَخَبُّ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدُومُهَا                                           |
| 238 .278       | أحياناً بأثبتي في مثل صلصلة الجرس                                                                |
| 337            | أَثْرون هذه المرأةُ طارحةً ولدَّها في النار ؟                                                    |
| 202            | انعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                                               |
| 242            | إذا أثى أحدكم خادمه بطعامه                                                                       |
| 334            | إِدَا كَنتُم ثَلاثَةُ فلا يتناجى اثنان دون صاحبِهما                                              |
| 237 ,232       | إِذَا مِضِي شُطِرُ الَّنِيلِ. أَو تُلُثَاهِ، يِنزِلَ اللَّهُ نِبارِكَ وَتَعَالَى إِلَى السَمَاءِ |
| 251 ,243       | إِذَا وَقَعَ الذُّيَابُ فِي شَرَابٍ أَحدِكُم                                                     |
| ي 1 259, 259   | أرابتُم لو أخبَرتُكم أنَّ العدُوَّ يُصَبِّحُكم أو يُعشْيكم. أما كنتُم تُصَدُّفونَن               |
| 259 256        | أرأبتم لو أنَّ نهرًا ببابٍ أحدِكم يعنسنُ منهٌ كل يومٍ حَمسٌ مراتٍ                                |
| 362 338        | أصبح من عبادي دؤمن بي وكافر                                                                      |
| 252 242        | اقْرُوْوا الغَرَانَ. فَإِنَّهُ بِأَنِّي بِومَ القَيَامَةِ شَفَيْعًا لأَصِحَابِهِ                 |
| 259 256 228 23 | أَكُلُّ ولدِكَ أعطيتُ هذا؟                                                                       |

| 176         | أَلا أَخْبِرُكُمْ بِأَمْلِ الْجَنَّةِ ؟                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 355         | ألا لَيْنَكُمْ مَا الْعَطْنَةُ ؟                                      |
| 363         | ألا أخبرُكم عن النَّفر الثلاثة؟                                       |
| 334         | أَمَا تَرُضُى أَنْ تَكُونَ مِنْي يَبَيُّزِلُةِ مَارُونَ مِنْ مُوسَى ! |
| 364         | إن الله تبارك وتعالى يقول لأهل الجنة                                  |
| 207         | إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته                            |
| 175         | إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبُدَ التَّفِيُّ. الْغَيْنُ. الْخَفِيُّ.    |
| 323         | إِنَّ اللَّهُ كَتِبِ الإحسَالَ على كُلِّ شَيِّء                       |
| 360 ,253    | إن للفسطين عند الله على منابر من نور عن يين الرّحمن                   |
| 334         | إنَّ للوت فَرَعٌ، فإذاراً بِتُم الجنارةَ فشوموا                       |
| 329         | إن امرأتي ولدت غلاما أسود                                             |
| 197         | إن أمني مانت وغليها ضوم شهر .                                         |
| 329         | إِنَّ أَمْسِ تَذَرَتُ أَنْ كَثَجَّ                                    |
| 241         | إِنَّ شَنَّةَ الْحُرِّ مِن فِيحٍ جَهِيمَ                              |
| 176         | إِن شَرَّ الرَّغَاءِ الْخُطُّمَةُ                                     |
| 176         | إِنَّ لِلَّهِ مَا أَخَذَ فِمَا أَغُطَى                                |
| 332         | إِنَّ مِنَ الشَّحِرِ شُحِرَةً لا يَسفُطُ ورقها. وإنَّها مثلُ السلِمِ  |
| 309         | إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس                          |
| 247         | إِذْ اللَّهَ حَرَّمَ عليكم عقوقَ الأمَّهاتِ. ومنعًا وَماتِ            |
| 247         | إِنَّ رِجَالًا بَتُحُوِّضُونَ في مَالِ اللَّهِ يغيرِ حقَّ             |
| 227 .221    | أنا أولى الناس يعيسي بن مرم في الدنيا والأخرة                         |
| 311,227,221 | أنا عندَ ظنَّ عبدي بي. وأنا معه إذا ذكَّرْنِي                         |
| 222         | أَنْهُ أُولُ النَّاسِ يَشْضُعُ في الجِنةِ                             |

| 288 ,277            | أَنَا وَكَافَلُ البِنبِيمِ فِي الْجِنَّةِ فَكَذَا                                |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| وا اللهُ تعالى _312 | إنك تَفْدُمُ على قوم مِن أملِ الكتابِ. فَلْبُكُنْ أُولَ ما تدعوهم إلى أن يُوحَّد |
| 323                 | إنا الأعمال بالنبات ل                                                            |
| 249 ,248 ,241       | إنا الإمامُ - أو إنما جُعل الإمامُ - ليومَّرُ به. فإذا كبَّر فكبَّروا            |
| 306                 | إني لأقوم إلى الصلاة. أنا أربد أن أطول                                           |
| 306                 | إني كَافُومُ إلى الصلاةِ. وأنا أُرِيدُ أن أُطَوَّلَ فيها. فأسمَعُ بُكاءَ الصبيِّ |
| 200                 | إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ فِي المُّلْرُقَاتِ                                       |
| 238 .236            | آيةُ للنافقِ ثلاثً                                                               |
| 259 ,258            | أبعجِزُ أحدُكم أن يقرأ في ليلةٍ ثُلُثُ القرآنِ؟                                  |
| 259 ,258            | أيَعْجِزُ أَحَدُكُم أَنْ يَكْسَبُ كُلْ يَوْمِ أَلَفَ حَسَنَةٍ ؟                  |
| 332                 | أَبْكُمْ يُحِبُّ أَنْ هَذَا لَهُ بِدِرْهُمِ ؟                                    |
| 288 278             | بابروا بالأعمال فتثا كقطع اللبل للظلم                                            |
| 238 ,235            | البيَّعانِ باخْيارِ ما لم يتفرُّقا                                               |
| 353 ,350            | بَيْنَا رُجُلٌ بِخَارِيقِ اشْتَدُّ غَلَيْهِ العَخَاشُ                            |
| 253 ,245            | بينما رجل يُشي بطريق وجد غصن شوك                                                 |
| 253 .246            | بيتما رجلٌ يجرُّ إزارُه مَن الْخُيلاءِ خُسِف به                                  |
| 243                 | التثاؤبُ من الشيطان                                                              |
| 289 ,284            | ثلاثٌ من كُنَّ فيه وجد بهنَّ حلاوةَ الإيانِ                                      |
| 238 ,236            | ثَلَاثُةٌ أَنَا حَصِمِهِم بِومَ القَبامَةِ                                       |
| 228 .224            | ثلاثةً يؤتون أجرهم مرتبن                                                         |
| 200                 | حقّ للسلم على للسلم خُمشُ                                                        |
| 323                 | اخلال بيّن واخرام بيّن وبينهما أمور مُشْكَيهات                                   |
| 353 ,347            | الخيمةُ مُرَّةٌ مجوفة. طولها في السماءِ ثلاثونَ ميلًا                            |

| 310                | دعُه فإن الحِياءَ من الإيمان                                                        |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 198                | دَعَهُهُ فَإِنَّ لَصَاحِبِ الْحُقِّ مُقَالاً                                        |
| 289 ,283)          | ر ذاقً طعمُ الإيمانِ من رضيَ باللهِ ربًّا                                           |
| 246                | °   الذي يشربُ في آئيةِ الفضةِ إِنَّمَا يُجرِجرُ في بطيَّه نارَّجهنمَ _             |
| 244                | لِا رويدًا يا أَجُسْدُ ! لا تكسرِ القوالْقِلا                                       |
| 290 ,286 ,228 ,223 | سبعةً يُظِلُّهمُ اللَّهُ في ظِلَّه بِومْ لا ظِلَّ إلا ظِلُّه                        |
| 359                | سِيرُوا هَٰذَا جُمُدَانُ سَبَقَ الْأَقْرَتُونَ                                      |
| 336                | الشهداء خمسة : المطعون والبطون                                                      |
| 289 .281           | الصيامُ جُنْةً. فلاَ بَرْفُتْ ولا يَجهلُ                                            |
| 175                | عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كلّه خير                                                  |
| 309                | علَى رِسُلِكُما. إِمَّا هِي صَفِيَّةُ بِنتُ خُيَيٍّ                                 |
| 186                | عَلَيْكُمُ بِالصَّحْقِ. فَإِنَّ الصَّدُقَ يَهْدِي إِلَى الَّبِرْ                    |
| 244                | الغُسلُ بومَ الجُمُعةِ واحِبُ على كلُّ مُحتَلِم                                     |
| 229 ,225           | فَأَيْشِروا وَأَمُّلُوا مَا يَسُرُكُم. فَوَاللَّهِ مَا الْفَقَرَّ أَحَشَّى عَلَيكُم |
| 237 ,233           | فإذا ضُرِّعَت الأمانةُ فانتظر الساعةُ                                               |
| 366                | كَانَ الرَّجْلُ فِيمَنْ فَبُلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ                       |
| 369                | كان رجل ً بداين الناس                                                               |
| 353 351            | كَانْ رَجُلُ بُسْرِفُ عَلَى تَفْسِهِ فَلَمَّا خَضَرَهُ الدُّنُ                      |
| 186                | الكمائر: الإشراك بالله. وعقوق الوالدين                                              |
| 202                | كل سلامي من الناس عليه صدقة                                                         |
| 323 ,228           | کل مسکر حرامٌ                                                                       |
| 223                | كلُ مسكِّر حرامٌ وما أسكرُ كثيرُه فقليلُه حرامٌ                                     |
| 289 ,284           | كل مسكر حرامً . أن يسفيه من طينة النبال                                             |

entervisione de la company de la company

| 322                | كُلُّ مُسكِدٍ خَمِّ. وَكُلُّ خَمِر حَرَامٌ                                  |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 228 ,223 ,202      | كُلُّ مِّعْرُوبٍ صَدَفَةً                                                   |
| 228 ,223           | كَلِّ مُبَشِّرُ الخَيْنَ له                                                 |
| 252 ,244 ,228 ,223 | كلْكم راع ومسؤول عن رعيته                                                   |
| 237 234            | الله السبرُ على أنَّى يسمَعُه من اللَّهُ عزَّ وجلَّ                         |
| 245                | لاَّ نَبَاعْضُوا. وَلاَ خَاسَدُوا. وَلاَّ تَدَابِرُوا                       |
| 199                | لاَ نَزَالُ طَائِفَةً مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ               |
| 252                | لا نشد الرحال                                                               |
| 197                | لا حسَّنَ إلاَّ في النَّتِينِ                                               |
| 359                | لا طِيّرة. وخبرها الفّأل                                                    |
| 332                | لا عدوى                                                                     |
| 306                | لاَ بَحِلُّ لِلْمَزَاٰةِ أَنْ نَصُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلَّا بِإِذْتِهِ |
| 246 ,228 ,225      | لا بدخلُ اخِنَّةَ مَن كان في قليه مثقالُ دَرَّة من كِبرٍ                    |
| 251 .246           | لا تأكلوا بالشَّمال                                                         |
| 311                | لا تَدخُلونَ الْجِئَّةَ حتَّى تَوْمِنوا. ولا نوْمِنوا حتَّى خَابُّوا        |
| 246                | لا تُرجِعوا بعدي كَمَارًا. بضربُ يعضُكم رقابَ يعض                           |
| 355                | لا نفومُ السَّاعةُ حتَّى بَكَثَرَ الهزَّجُ                                  |
| 246                | لا يَتَمَنِّينَ أَحِدُكُمُ اللوتَ مِن ضُرِّ أَصَابَهُ                       |
| 245                | لا بحلُينَ أحدٌ ماشية أحدٍ إلا بإننو                                        |
| 197                | للَّه تعالى على كلِّ مسلم حق                                                |
| 287                | لمَناديلُ سعدِ بنِ معادُ في الجنَّةِ. حَيزٌ منها وأليَّن                    |
| 289 ,258           | اللَّهِمُّ اغسل عنَّي خطاباي عامِ الثَّلج والبِّرْدِ                        |
| 206                | اللَّهِمَّ إِني ظُلَمتُ نفسي ظَلَماً كثيراً                                 |
|                    |                                                                             |

| 198           | اللُّهِمُّ لِكُ الحَمدُ أَنتَ فَيْمُ السماواتِ والأرضِ ومن فيهنَّ                        |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 288 ,279      | لو رأيتني وأنا أستمعُ لقراءتِكُ البارحةَ                                                 |
| 306           | ر لو يَعْلَمُ اللَّرُ بِينَ بِدَى النَّصلِّي ماذارعليه                                   |
| 202           | ليس فيما بون خمس أواق صدقة                                                               |
| 181           | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                  |
| 245           | ليسَّ الشَّحِيدُ بِالصُّرَعةِ                                                            |
| 229 ,225      | ما أنا يقارئ                                                                             |
| 357 ,259 ,257 | ما تُعدُّون الرُّقوب فيكم                                                                |
| 242           | ما من يوم بصبحُ العبادُ فيه. إلا ملَّكان ينزلان                                          |
| 330           | ما من مولودِ إلا يولُدُ على الفَطرَةِ                                                    |
| 175           | مَا يُصِيبُ الْكُوْمِنَ مِنْ وَضَبِ. وَلاَ نَصْبِ                                        |
| 368 .306      | ما أَكُلَ أَخَدٌ طعامًا قَثُمُ حَيرًا مِن أَن بِأَكُلَ مِن عملِ بِدِهِ                   |
| 334           | مازال بكمُ الذي رأيتُ من صَنيعِكم حتى خَسْبِتُ أَن يُكتَبُ عليكم                         |
| 308           | مالَكِ؟ يا أمُّ السائبِ! أويا أمَّ الثسيُّبِ اثْرَفْرَفينَ ؟                             |
| 183           | مَثَلُ الْبَحِيلِ وَالْتُلْفِق                                                           |
| 289 282       | مَثَلُ النَّوْمِي الَّذِي يَفُرَّأُ الغُرْانَ كَمَثَلِ الأَثْرُجَّةِ                     |
| يگاپ 365      | مَثَلُ الْجَلِيسِ الصالِحِ والجَلِيسِ الشُّوءِ. كَمَثَلِ صَاحِبِ الْمِسْكِ وَكِيرِ الْمُ |
| 353 ,348 ,282 | مُثِلُ للوَمِن كَمَثِلِ الْخَامَةِ مِنَ الرَّرِعِ                                        |
| 288 ,275      | مثَلَى كَمثَلِ رجِلِ استوقدَ نارًا                                                       |
| 205           | للسلمُ أُخو السلمِ لا يَطَلمُه ولا يُسلِمُه                                              |
| 205           | مَكُلُ الغَنيُ ظُلمُ                                                                     |
| 336           | مُفَاخُ الغَيْبِ حَمُسٌ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا اللَّهُ                                   |
| 244           | من اتبع جنازة مسلم إيانا واحتسابا                                                        |

| Your L        | 2 No. 344 Charle                                                                                                              |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 324           | ين أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو ردّ                                                                                           |
| 198           | يْ أَخَذَ شِيْراً مِنَ الأَرْضِ بِغَيْرِ حقَّهِ                                                                               |
| 182           | يْ خَلْفَ عَلَى بِينِ صَبْرِ لِ                                                                                               |
| 306           | ر.<br>بن سأل الشَّهادَةُ بصِدْقٍ. بِلَغِه اللَّهُ مَنَازِلَ الشُّهَداءِ. وإنَّ مات على فراشِهِ<br>إِلَّا الشُّهادَةُ بصِدْقٍ. |
| 306           | لُّ طَلَمَ فِيدَ شَيرٍ مِن الأرضِ طُوِّقَه مِنْ سبع أرضِينَ                                                                   |
| 306 ,205      | ن ظَلَمَ مِنَ الأرضِ شيئاً طُوِّقَهُ مِن سيع أَرْضِينَ                                                                        |
| 325           | ىن غشَّ فليسَ مِنْي                                                                                                           |
| 190           | نْ قَائِلَ لِتَكَوِنَ كَلَمَةُ اللَّهِ مَي الْعُلْبا                                                                          |
| 308 ,238 ,235 | ن لا برحم لا يُرحم                                                                                                            |
| 326           | ن مات يشركُ باللهِ شبئًا دخل النَّارَ                                                                                         |
| 324           | ن نسِيَ وهو صانحٌ, فاكلَ أو شربٌ, فليُتمْ صومَة                                                                               |
| 306           | ن أكَل ثُومًا أو بصلًا فليعتَزِلُنا                                                                                           |
| 288,280       | ن خير معاشِ الناسِ لهم. رجلُ مسكّ عنانَ فرسِه في سبيلِ اللهِ                                                                  |
| 355           | ى عاد مزيخًا. لم يزلُّ في خُرقَةِ الجُنَّةِ                                                                                   |
| 289,282       | ين قتل معامدًا لم يرح رائحة                                                                                                   |
| 243 ,206      | ىن كانت له مظلمةً لأحدٍ من عرضه أو شيء فلبتحلُّلُه منه البومَ                                                                 |
| 327           | ن لبس الحريرَ في الدنيا لم يليشه في الأخرة                                                                                    |
| 189           | لُكُومِنُ الْفَوِيُّ خَيْرٌ وَأَصَبُ إِلَى اللَّهُ مِنَ الْكُومِنِ الطَّيعِيفِ                                                |
| 228 .223      | عمتان مغبونٌ فيهما كثيرٌ من الثَّاسِ                                                                                          |
| 253 ,247      | الله لا يؤمن والله لا يؤمن. قبل : ومن يا رسول الله                                                                            |
| 326 ,325      | فِي بُضْعِ أَخَدِكُمْ صَدَقةً                                                                                                 |
| 308           | ا أبا نرُّ ! إِذا طَيِّحْت مَرَقَةً, فَأَكْثِرُ مَاءَها                                                                       |
| 237 ,231      | ا حَكِيمُ. إِنَّ هِذَا لِللَّلِ خَضِرَةٌ خُلُوةً                                                                              |

| يا رسولَ اللهِ ! ما الموجبتان ؟                                |
|----------------------------------------------------------------|
| بَا رَسُولَ اللُّهِ، وُهَبَ أَهُلَ الدُّنُورِ بِالأَجُورِ      |
| يًا غَائِشَهُ أَفَلاَ أَكُونُ عَبِيْداً شُكُوراً ؟             |
| يا عبدَالرُّحمِي بنَ شَكْمِرَةَ ! لا نسألِ الإمارةَ            |
| با نساءَ السلماتِ. المُحْقَرِنُ جارةً جارتها بلو فرسنَ شَاوِلُ |
| يا غلامٌ سمَّ اللَّهُ وكُلُّ بيمينِكَ                          |
| باأبهاالناسُ ا عليكم من الأعمالِ ما تُطيقون                    |
| بُجاءُ بالوتِ بومُ القبامةِ كَاتَّهُ كَبِشَّ أُملَحُ           |
| بدئو احدُكم من رنّه حتى بضغ كنفّه                              |
| يُصْبِخُ عَلَى كُلِّ سُلامي                                    |
|                                                                |

## المصادر والمراجع

- ﴾ إحكام الإحكام شرح عمدة الاحكام. ابن دفيق العبد. مطبعة السنة العمدية. (د ظ). (د ت).
- إحياء النحو إبراهيم مصطفى مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر.
   الفاهرة, الطبعة الثانية, 1992م.
- الأدب التونسي وسيؤال الجيمالية. د. أحمد الودرني. ابن زيدون للنشر. (د. ط), 2007م. إرشياد العفيل السيليم إليي مزاييا الكتياب الكيرم. محميد بين محميد العميادي مو السيعود (ت: 982هــــ). فحقيق: عبد القيادر أحمد عطياً. مكتبة الرياض الجديثة. في اض. (دك) (دت)
- أساس البلاغـة، جــار الله صحمـود بـن عمــر الزمخشــريّ خفيــق : محمــد باســـل فيــون الســود. دار الكتــب العـلـميــة. بيــروت. الطبعــة الأولـــن. 1998م.
- الأساليب المغالظيّة مدخسلًا في نقد الحجاج (مقال). محمد النويسري ضمن و كُفُّاب أهم نظريات الحجاج في النقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم من المسطور إلى اليوم من المسدار فرسق البحث في المبلغة والحجاج بإشراف: حمادي صمود. كلية الأداب المعادية من يوسعود علية الأداب المعادية من المداب المعادية المع
- الاستدلال البلاغب، فسكري المخوت دار الكشاب الجديد للتحدة, بيبروت, الطبعة
   الطبعة 2010م.
- ♦ الاستنقال رويسر بالانشسي. ترجمــة : محمــود البعقويسي، دار الكتــاب العرســي
   ♦ إنســر (د.ط). (د.ت).
- استراتيجيات الخطباب مقارسة لغويثة تداوليثة. عبيد الهيادي بين ظافر الشهري.
   الكتباب الجديث المتحددة. بيسروت- لبثبان. الطبعثة الأولس. 2004م
- الاستغارة في محطات يونانية وعربية وغربية. محمد الولي ، از الأمان.
   الرساط, الطبعة الأولى 2005م.

- أسترار البلاغية. عبيد الفاهيز الجرجاني. خفييق: محمدود شياكن دار الدنس. جندة. الطبعية الأولى. 1991م
- الأسس النظن ـ أبناء شبكات قرائية للنصوص الحجاجيّة (مقبال). عبد العزيز لويدق ضمن كتباب: الحجاج مفهوم له ومجالات وراسات نظرية وتطبيقية في البلاغـة الجديدة إغـداد ونفـدم: حافـط إسـماعيلي علـوي. عالـم الكتب الحديث. إربد الأردن الطيفية الأولى. 2010م الجـزء الثالث الإخجاج وحـوار التخصصات).
  - أسس على اللَّغَـة ماريوياي ترجمـة وتعليثة: أحمـد مختـار عمـر عائـم الكتـب. القامـرة. الطبعـة الثامنـة. 1998م.
    - الأسلوبية والأسلوب, عبد السلام المسدي. الدار العربية, تونس ط 3, (د ت).
  - الإشارات والتنبيهات أبو على ابن سينا (ت: 427هـ), منع شرح نصير الدين الطوسي خفيق: سليمان بينان دار العارف القاهرة الطبعة الثالثة (د.ت).
    - الأصوات اللغوية. إبراهيم أنيس مكتبة نهضة مصر، مصر، (د.ن). (د.ط).
      - أصول التشريع الإسلامي على حسب الله. دار المعارف مصر 1976م.
  - أصول الجدل وللناظرة في الكتباب والعدعة. حمد بين إبراهيم العثميان. مكتبة ابين القيلم. الكويت. الطبعة الأولس. 2001م.
  - الأصبول دراسية أبستمولوجية للفكر اللغوي العربي. تمام حسبان. دار الثقافة, الدار البيضاء (دطا. 1981م:
  - الأطر الإيدلوجية ليعيض نظريات الحجاج. (مقبال، عبيد البرزاق بنبور ضمين كتاب:
    الحجاج مفهومية ومجالاته دراسيات نظرية ونطبيقية في البلاغة الجديدة, إعداد
    وتقديم: حافيظ إستماعيلي عليوي عاليم الكتيب الحديث إربيد الأردن الطبعية
    الأولي. 2010م، الجيزة الثاني: (الحجاج: مسارس وأعبلام).
  - أعــلام الموقعــين عــن ربّ العالمــين. إــن قيــم الجوزيــة (ت: 751هـــ). خفيــق: محمــد
     عبــد الســلام إبراهيــم. دار الكتــب العلميــة. بيــروت. الطبعــة الأواـــي. 1991م.
  - الأعلام. خيـر الديـن بـن محمـود الزركلـي (ت: 1396هــ) دار العلم للملايـين. بيروت.
     ط. 2002م.
  - إغائــة اللهقــان مــن مصايــد الشــطان محمــد بــن أبــي بكــر ابــن قيــم الجوزيــة
     (ت: 751هــــ) خَفيـــق: محمــد حامــد الفقـــي مكتبــة المعــارف. الريــاض (دط). (د ت).

- أفاق جديدة قبي البحث اللفوي العاصر. محمود أحمد تحلف. دار العرفة الجامعية. مصر. (دط). 2002م.
- أقاق جديدة في نظرية النحو الوظيفي. أحمد التروكل كلية الأداب والعلوم الإنسانية. جامعة مجمد الخامس الرياط. سلسلة بحوث ودراسات (5). (د. مل).
   1993م.

Like

- إكسال للغليم بفوائد مسلم. الإسام عياض بن موشكي بن عياض (ت: 544هـ)
   خقيق: بحبس إسسماعيل دار النهوة دارالوفاء الرياض- المنصورة الطبعة
   الثانية. 2004م
- ألبات الحجاج وأنوانية (مقبال). عبد الهادي الشنهري ضمن كتباب الحجاج مفهومة ومجالات دراسات نظرية وتطبيقية فني البلاغة الجديدة. إعباد وتقديدم: حافيظ إستماعيلي عليوي عاليم الكتب الحديث. إرسد - الأردن. الطبعة الأولسي. 2010م. الجنزة الأول (الحجاح): حدود وتعريفات).
- أضم نظريبات الحجباج في التفاليب الغربيبة من أرسيطو إلى اليبوم. من إحسدار فرسق البحث في البلاغية والحجباج بإشبراف: حميادي صميود. كليبة الأداب منوبية - تونيس. 1999م.
- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك عبد الله جمال الدين بن مشام (ت 761هـ).
   المكتبة العصرية, بسروت (د .ط). (د .ت).
- الايضباح فني علبوم البلاغية. الخطيب الفزوينني (739من). خفينق : محمند عينند الضادر الفاضلني. الكنينة العصرينة. صيندا - بيروث,الطبعنة الأولس. 2001م
- البائسوس: مــن الخطابــة إلــى قلبــل الخطاب \* مــن الاحتجــاج بالعواطــف إلـــى
  الاحتجــاج للعواطــف , (مقــال). حــام عبيــد. صمــن كتــاب: الحجــاج مفهومـــه
  ومجالات دراســات نظريــة وتطبيقيــة فــي البلاغــة الجديــدة إعــداد وتقــدم : حافــظ
  إســـماغبلـي علـــوي عالـــم الكتــب الحديــث. إربــد \* الأردن الطبعـــة الأولـــى، 2010م.
   الجــزء الرابــع (الحجـــاج والــراس).
- الباعث الحثيث شرح اختصار عليهم الحديث، الحافظ أبين كثير (ت: 774هـ).
   خقيق: أحمد محمد شاكر، مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح وأولاده. مصر.
   الطبعة الثالثة. (دت).
- البَدايـة والنهايـة, أبُـو الفـداء إسـماعيل بـن كثيـر. خَفيـق: عيــد الله عبد الحسـن التركــي. دار هجــر للطباعــة والنشــر. القاهـرة. الطبعة الأولــي. 1997م.

- بدائع الصنائع في ترتيب الشيرائع. أبو بكترين مستعود الكاسيائي (ت 587).
   خَفَية: علي محمد معتوض عبائل أحمد عبيد التوجيود دار الكتب العلمية.
   بيروث ط 2, 1986م.
  - بدائع الفواتِّد. ابن فيم الجوزية. دار الكتاب العربي. بيروت. (د .ط). (د .ت).
- بديع الفيران. ابن أبي الأصبع الصري (ت654هـ). خقيق: حفس محمد شيرف دار نهضة محمد شيرف دارنهضة محمد الطراعة والنشير والتوزيع (شامرة. (داد).
- البديع بين البلاغية واللسبانيات النصيعة. جمسل عبدالجيد. الهيئية المصرية العامية للكتباب الفاهرة درط, 1998 م.
- البرهان في علوم القرآن بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت: 794هـ).
   ققيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. المكتبة العصرية. صيحا -بيبروت- ليسان. (د. ط).
   2009م.
- البرهان فني وجنوه البيان لاين وفن (العنون خطأ بنقد النثى والنسوب خطأ لقدامية بين جعفرا. خقيق : عبد الجميد العيادي دار الكثير العلمية.
   بيروت (دط) (دت).
- البلاغــة الاصطلاحيــة, عبــده عبــد العزيــز فلقيلــة دارالفكــر العربـــي. القاهــرة.
   الطبعــة الرابعــة, 2001ع.
- بلاغية الإقتباع قبي المناظيرة د عب اللطي ف عبادل منشورات ضفياف, بيروث-لبنيان. منشورات الاعتبالاف الجزائير. دار الأميان- الريباط. الطبعية الأوليي. 13 20م.
- البلاغــة الجديدة بين التخييــل والتــداول. محمــد العمــري. أفريقيــا الشــرق. المغرب.
   (د. ط). 2005م.
- بالقبة الخطباب وغليم القيص، صبلاح فضيل، سلسيلة عاليم العرقية عبدد (164).
   تصيدر عبن الإعليس الأعليق للثقافية والفنيون والأداب، الكبويية، 1992م.
- البلاغــة السفسطائية وفاقــة الحجــاح تهافــت اللعنــي وهبــاء الحقيفــة. (مفــال).
   أحمــد يوســف، ضمــن كنــاب: الحجــاح مفهـومــه ومجالاته براســات نظريــة وتطبيفية
   فـــي الملاغــة الحديــدة إعــداد وتقــدي: حافــظ إســماعيــاي عــلوي عـالــم الكتــب الحديث.
   إرنــد الأردن. الطبعــة الأواــي 2010م الجــزة الثانــي: (الحــــــاح: مــدارس وأعــلام).
- البلاغــة العربــة فــي ضــوء البلاغــة الجديــدة أو الحجــاج (مقــال). عـــد الله صولــة.
   صـــن كـــّـاب: الحجــاج مفــهـومــه ومجالائــه دراســات نظريــة وتطبيقيــة فـــي البلاغــة

الجديسة. إعساه وتقسم: حافيظ إسسماعيلي عليوي. عاليم الكثاب الحديث. إرب -الأرين الطبعية الأولني 2010م، الجيزء الأول: (الحجياج: حسود وتعريفات).

البلاغة والانصال. جميل عيد الجيد دار غريب القاهرة (د. ط). 2000م.

- البلاغــة والحجاج من خلال نظريـة المساءلة لميتكل مايــر (مفــال)، محمــد علــي، الفارسي، ضمــن كلي محمــد علــي، الفارسية من أرسـطو الشارسي، ضمــن كمــان أرسـطو إلـــ البيوم، من إصــدار فريــق البحــث فـــي البلاغــة والحجــاج بإشــراف: حمــاني صمود. كليــة الاداب منوبــة تونــس. 1999م.
- البشاء للسوازي: نظريمة فسي بناء الكلمة وبناء الجملة. عبد الشادر الفائسي
   الفهري وار تويقال للنشر، الدار البيضاء " المفرب، الطبعة الأولس، 1990م.
- البيان والتبيين. أيو عثمان عمارو بين بحار الجاحظ. قفيق: درويش جويدي.
   الكتبة العصرية. بياروت صيادا. لبنان (د.ط). 2006م.
- البيان والقعريـف قــي أسـباب ورود الحديث الشــرتف. الســيـد الشــريف إبراهيــم بــن محمــد بــن كمــال الديــن الشــهيـر بايــن حمــزة الحســيئي (ت : 1120 هــــ). حققــه وعلق عليــه : الحمـــيني عبــد الجيــد هاشـــم. مكتبِــة الثقافــة الدبنيــة. مصــر (د. ط), 1999م.
- تاريخ نظريات الحجاج. فيلب بروتون وجيـل جوتيب. ترجمـة: محمـد صالـح محمـد الغامـدي مركــز النشــر العلمــي جامعــة الملــك عبــد العزبــز - جــدة الطبعة الأولى. 2011م.
- التحريب والتنويب «خُريب المعنى السيديد وتنويب العقبل الجديب مين تقسير الكتباب الجيند»، محمد الطاهب بين محمد بين محمد الطاهر بين عاشور التونسي (ت: 1393هــ). البدار التونسية للنشي تونيس 1984هــ
- خفف الأحدودي بشدرج جامع الترمددي محمد بين غييد الرحمين الباركفوري (ت: 1353 هذا, دار الكتب العلمية. بيدوت الطبعة الأولس. 1990م.
- خليـــل حجاجــــ لظاهــرة بدبعيـــة. (مقـــال). شـــكري البخــوت. ضمـــن كتـــاب:
   الحجـــاج مفهـومـــه ومجــالاتــه دراســات نظرـــة وتطبيقيــة فـــي البلاغــة الجـديــدة. إعــداد

- التداوليــة اليــوم علــم جديــد فــي التواصــل. أن روبــول. وجــاك موشـــلار. ترجمــة:
   ســيف الدلين دغفــوس. و محمــد الشــيـباني (مراجعــة: لطبــف زيتونـــي. نشـــر وتوزيــع دار الطابعــة الأولــــ. 2003م.
- التداولولة عند العلماء العرب دراسة تطولية لظاهرة الأفعال الكلامية فلل التراث اللسائي العربي مسعود صحراوي دار الطايعة, بيدروت, الطبعة الأولس 2000م.
- التداوليــة مــن أوســـتين إلــن هوفصــان فيلهــب بلانشــهم ترجمــة : صابــر الحباشــة.
   دار الحــوار والنشـــر والنوزيــع. اللانقيــة ســوريا. الطبعــة الأولـــن. 2007م.
- التداولية والآسانيات والعرفان (مقال). جاك موشار ترجمة: شاكري للبخبوت.
   ضمان كشاب: الفاملوس الموسلوعي للنداولية جاك موشار وأن ريبول ترجمة:
   مجموعة مان الباحثين بإشاراف عاز الديان الجدوب, مراجعة : خالد ميالاد دار سينانرا, تونيس 2010م.
- تدريب البراوي فني شبرح تقريب الشواوي عبيد الرحمين بين أبني بكتر جبلال الديبن السيوطي (ت: 410 هـ). (د. 11 هـ)
- تسهیل الفوائد وتکمیل القاصد، محمد بن عبد الله، آبین مالیك (ت: 672هـ).
   قبیق : محمد کامیل برکات دارالکتیاب العربی، بیروت 1967م.
- التصوير الفني في الحديث النبوي محمد الصباغ. المكتب الإسلامي ببروت.
   الطبعة الأولى 1988م.
- التعريفات, على بن محمد الجرجاني خفيق : إبراهيم الأبياري دار الكشاب العربي. بيرود (د ط) 2002م.
- تعليم التفكير مفاهيم وتطبيقات فتحيى عبيد الزحمين جيروان دار الفكر.
   الأردن عميان الطبعية الثالثية. 2007م.

- نفسبر البحر الحياط. أب وحيان التوحيدي (ث: 745هـــ). فقياق: صدفي محمد جميل. دار الشكر بيدوت, 1420هـــ.
- التفسير الأوثي للقرآن الكرم. عائشة مأول على عبد الرحمان المعروف إلى ببنت الشاطئ (ت 1419 هـ).
   ببنت الشاطئ (ت 1419 هـ) دار المعارف القاهرة. الطبعة السابعة. (د.ت).
- تفسير الطبري «جامع البيان عن تأويل أي القرآن», محمد بن جرسر أيو جعفر الطيري (ت: 310هـ، قفيق: عبد الحسن التركب بالتعاون منع دار هجس للطباعة, دار هجر للطباعة والنشر, القاهرة الطبعة الأولس. 2001م.
- تفسير القرآن العظيم. أبو القداء إسماعيل بن كثير (ت: 774هـ). تصحيح:
   إنه من اقتصير بإشراف الناشر دار الاير، دمشق أبيروت، الطبعة الثانية، 1991م.
- النفسيز النفسى للأدبأ. عز الدبن إسماعيل، مكتبة غريب القاهرة. (د.ط). (د.ت).
- تلخيـص الخطابـة. أب والوليـد بسن رشـد. خفيق وشــرح: محمد ســلهم ســالم. الجُلس
   الأعلى للشــؤون الإســلامية. إختة إحيــاء التراث الإســلامي. القامــرة. (د ط). 1967 م.
- تهاف ت الاستدلال المغالبط (مقبال). حسبان الباهبي ضمين كتباب: الحجباح مفهومه ومجالاته دراسيات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة. إعداد وتقديم: حافظ استماعيلي عليوي عاليم الكتب الحديث. إرسد الأردن. الطبعة الأولس. 2010م. الجنزة الثالث: (الحجباح وجبوار التخصصيات).
- تهذيب الأسماء واللقات محني الدين بن شنرف الشووي (ت: 676هـ). عنيت بنشيره وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله : شيركة العلماء مساعدة إدارة الطباعة المنيزية, دار الكثب العلمية بيسروت لبنان. اد .ط). (د .ت).
- التواصل تحو مقارسة تكامليت للشفهي. الحسين زاهدي أقريقينا الشرق.
   الغرب 2011م.
- التواصيل والحجاج طبه عيب الرحمين للملكية المغربية. جامعية ابين رصن كليبة الأداب والعلبوم الإسبانية. أكاديس سلسيلة السدروس الافتناحيية، السدرس العاشس. 1994/ 1994، مطبعية المعارف الجديدة، الرساط.
- ◄ الثوليد الدلالي في البلاغية والمعجم. محمد غاليم. دارتويقيال الدارالييضاء " المغيرب الطبعة الأولى. 1987م

- نيسبير الكبرم الرحمين في تفسير كلام المتان عبيد الرحمين بين ناصير بين عبيد
   الله السبعدي (ت: 1376هـ). خَفِيق: عبيد الرحمين بين معيلا اللوبحيق مؤسسة الرسالة. القاضرة الطبعة الأولى 1420هـ 2000 م.
- الجامع لأحكام القبرآن. أبو عبد الله محمد بين أحمد بين أبي بكريين قبرح
  الأنصاري الخزرجي شيمس الديس الفرطيي (ت: 671هـــ). خقييق: أحمد البردوني
  وإزار فيه م أطفيس. دار الكتب المشارلة الفاهرة. الطبعة الثانية (196) م.
  - أجدل حول الخطابة والحجاج. عبد الرزاق بتور. الدار العربية للكتاب. تونس 2008.
- الجدل في القرآن فعائيت في بناء العقلية الإنسلامية. محمد التومي. شيركة الشيهاب الجزائس (دط) (درت)
- الجميل عبيد القاهير الجرجاني، حققه وقيدم ليه : علي حييدر دار الحكمية.
   دمشيق. (دط), (دت).
- الجنب الدانب في حروف المعانب. أب و محمد بندر الدين حسين بن قاسيم المرادي (ت: 749هـ). فقيق : فخير الدين فياوة. ومحمد نبدم فاضيل دار الكتب العلمية. بينرون الطبعة الأولس. 1992م.
- حاشبية الصبان على شرح الأشموني لألفينة إبين ماليك. محمد بين علي
   الصبان. دار الكتب العلمينة. بيرون, الطبعية الأولى. 1997م.
- الحجماج أنشره ومنطلقات وتقنيات من خبلال مصنف في الحجماج الخطابة
  الجديدة ليبرلمان وتبتكا, (مفال), عبيد الله صولة, ضمين كتباب: أهيم نظريات
  الحجماج في التفاليد الغربية من أرسيطو إلى اليوم من إصدار فريق البحث
  في البلاغة والحجماج بإشراف: حصادي صمود كلية الأداب متوبة تونس, 1999م.
- الحجاج الفلسيفي وإشكالية المشترك اللفظي. (مقال). عبد الجيار أبويكر.
  ضمين كتباب: الحجاج مفهومته ومجالاته براسيات نظرية وتطبيقية فني البلاغة
  الجديدة. إعداد وتقديم: حافظ إستماعيلي علبوي. عالبم الكتب الحديث, إربد الأرس الطبعة الأولني. 2010م الجنزء الثالث: (الحجاج وحبوار التخصصات).
- الحجاج يبين النبوال والمشال نظيرات في أدب الجاحيظ وتفسيرات الطيبري. علي الشيعان مسكيلياتي للنشير والتوزيع. تونيس. الطبعة الأولي. 2008م.
- الحجاج بين النظرية والأسلوب عن كتاب نصو المعنى والبنى باترك شارودو.
   ترجمة : د. أحمد الودرسي دار الكتاب الجديدة المنحدة بيبروت : لبنان الطبعة الأولس 2009م.

- الحجاج عنب أرسطو (مقبال). هشيام البريفين، ضمين كتباب: أهيم نظريبات الحجاج في الثقاليد الفريية من أرسطو إلى اليوم، من إصدار فريق البحث في البلاغة والحجاج بإشراف: حمادي منصود. كلينة الأداب منوية - تونس. 1999م.
- الحجباع عند ببراسان (مقسال) محمد الامين الطلبة ضمن كتساب الحجباج مفهومية ومجالاته دراسات نظرية ونظيرة في البلاغة الجديدة إعداد وتقدم: حافظ الأل ماعيلي على عالى عالى الكتب الإليث. إربد الأردن الطبعة الأولى (010) الجيزة الثاني الحجباج: مدارس وأعلام).
- الحجاج في البلاغية المعاصيرة بحيث في بلاغية النشيد المعاصير محمد سيالم الطلبية. دار الكتباب الجديد المتحدة, بينزوت - لبنيان. الطبعية الأولني. 2008م.
- الحجاج في التواصل, فيليب بروتون, ترجمة: محمد مشبال وعبد الواحد التهامي. المركز القومي للترجمة, القاهرة, 2013م.
- الحجاج فني الشبعر العرسي القنديم من الجاهلينة إلى الفنزن الثانبي للهجنزة يتيتنه وأسبالينه. سنامية الدريندي عاليم الكتب الحديث - جندارا للكشاب العالمي. الأرين. الطبعية الأولني. 2008م.
- الحجاج في الفلسفة وفي تبريسها. (مشال. محمد اغبيدة ضمس كتاب:
   الحجاج مفهومت ومجالات دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الحديدة, إعداد وتقديم:
   حافظ إسماعيلي عليوي. عاليم الكتب الحديث. إربد "الأردن. الطبعث الأولي. 2010م. الجنور النالث: (الحجاج وصوار التخصصات).
- الحجاج في الفران من خلال أهم خصائصة الأسلوبية. عبدالله صولة. دار الفارايي. بيروت - لبنيان. الطبعة الأولى. 2001 - الثانية 2007م.
- الحجاح قب الناظرة: مقارية حجاجية الناظرة أبي سعيد السيرافي التب رافي التب رافي التب يرافي التب بين يونس (مقال). أحمد الزكترمت, ضمين كتاب: الحجاج والاستدلال الحجاجي دراسة قبي البلاغة الجديدة, مجموعة باحقين إشراف: حافظ إسماعيلي علوي. دار ورد الأردنية النشر والتوزيع, الطبعة الأولى, 2011م.
- الحجاج في خطابات النبس إبراهيم عليه السلام سنعدية لكحيل مذكرة لنبيل شنهادة الماجستين جامعة مولود معميري نييزي وزو كليبة الأداب واللغات. الجرائين بندون تاريخ.
- الحجاج منحث بلاغني فما البلاغة. (مقال). محمد العماري ضمن كتاب:
   الحجاج مفهومة ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة إعداد

وتف دم : حافظ إستماعيلي عليوي عاليم الكتب اختيث إرسد " الأردن الطبعية الأولس. 2010م، الجبرء الأول: (الحجباح: جندود وتعريفيات).

الحجاج مفهومه ومجالات دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة.
 (إعداد وتفديم: حافيظ إستماع/يلي عليوي عاليم الكتب الحديث, إرسد الأردن.
 الطبعة الأولى، 2010م.

الطبعة الدوسي. 10 العم. الإلام الحجاج والاستدلال الحجاج في البلاغة الجديدة وجموعة باحثين. إشراف: حافظ إسماعيلي علوي دار ورد الاردنية للنشير والتوزيع. الطبعة الأولس. 2011م

- الحجاج والاستدلال الحجاجي «عناصر استقصاء نظري». امقال. الحبيب
  أعراب ضمن كتاب: الحجاج مفهومت ومجالات دراسات نظرية وتطبيقية في
  البلاغية الجديدة. إعبداد وتقيم : حافيظ إسماعيلي عليوي. عالم الكتب الحديث.
  إرسد \* الأردن. الطبعية الأولى. 2010م. الجيزة الثالث: الحجاج وحوار التحصصات).
- الحجاج والبرمان (مقال), رشبد الراضي, ضمن كتاب الحجاج مفهومه
  ومجالات براسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة إعبداد وتفدم : حافظ
  إسماعيلي علوي عالم الكتب الحديث إرسد الأردن الطبعة الأولس 2010م.
  الجزء الأول : (الحجاج : حدود وتعريفات).
- الحجاج والحقيقة وأقاق التأويس في تجادج عتلية من تقسير سيورة البضرة (بحث في الأشكال والاستراتيجيات). علي الشيعان، دار الكتاب الجديدة المتحدة. بيرون, انطبعة الأولى. 2010م.
- الحجاج والمعنس الحجاجب (مقال). أيويكر العنزاوي ضمن كثاب: التحاجيج طبيعت ومجالات ووظائف, تنسيق حصو النشاري، نشير كليث الأداب والعلوم الإنسانية بالرباط طبيع مطبعة النجاح الجديدة. البدار البيضاء الطبعة الأولس. 2006م.
- الحجــاج والمغالطــة مــن الحــوار فـــي العقــل إلــى العــفــل فــــي الحــوان رشــيد الزاضـــي. دار الكــــاب الجديــدة. بيــروت " ليـــان. الطبعــة الأولـــي. 2010م .
- الحجاج وبناء الخطاب في حسوء البلاغة الجديدة. أمينة الدهاري شركة النشير والتوزيع للدارس. البدار البيضاء الطبعة الأولى، 2011م.
- الحجــاج وقضايــاد مــن خــلال مؤلــف روث أموســـن: الحجــاج فـــن الخطاب (مقــال). على الشـــعان. ضمــن كتــاب: الحجــاج مفهومــه ومحالاتــه دراســات نظرمــة وتطبيفيـــة في

- البلاغــة الجديــدة. إعــداد وتقــدم : حافــظ إســماعيلي علـــوي. عالـــم الكتـــب الحديــث. إربــد - الأردن. الطبعــة الأولـــن. 2010م. الجـــزم الثانـــي : «الحجــاح : مــدارس وأعـــلام).
- الحجاج في المقام المدرسي، كورثيلها فون راد-صكوحي، منشورات كليمة الأداب.
   منوبةً. ثونـس، 2003م.
  - الجاح. كريس تيان بالانتان ترجمة المقادر الهيري دار سيانترا. تونائي 2010م.
- الحكم اجبات اللسائية والمنهجيث والبنيوية. امقال. رشيد الراشي. ضمن كتاب: الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيفية في البلاغية الجايدة. إعاده وتطبيفية أحداد وتقدم: حافظ إستماعيلي علوي. عالم الكتب الحديث. إراد الأردن الطيعة الأولى 2010م الجاء: الثاني : اللحجاج: مندارس وأعلام).
- حجاجيــة الجـــاز والاســـتعارة. إمقـــال). حســـن الـــودن. ضمـــن كتـــاب: الحجـــاح مفهومــه ومجالاتــه دراســـات نظريــة وتطبيقيــة فـــي البلاغــة الجديـــــة, إعـــداد وتفــديم: حافــظ إســـماعيلي علـــوي. عالـــم الكتـــب الحديــث. إربـــد الأردن. الطبعـــة الأولـــي. 2010م. الجـــز: الخجـــاج وحـــوار التخصصـــات).
- الحديث النبوي من الوجهة البلاغية. عنز الدين السيد دار اقترأ. بينوت ظ الأراب 1984م.
- حقوق الإنسان وحريات الأساسية في النظام الإسلامي والنظم المعاصرة.
   عبد الوداب الشيشاني مطابع الجمعية العلمية اللكية الطبعة الأولى 1980 م.
- الحوار وخصائيص التفاعيل التواصلي دراسية تطبيقينة في اللسبانيات التداولية. محمد نظيف، أفريقيا الشبرق للغيرب، 2010م.
- الحوار ومنهجيــة التفكيــر النفــدي. حســـان الباهـــي. أفريقيـــا الشـــرق. الـــدار البيضـــاء - المغـــرب. اد. ط). 2004م.
- الحبوان. عصرو بـن بحـر الجاحـظ (ت: 255هــ). خفيــق: عبـد الســلام هــارون. الجمــع
   العلمــي العربــي الإســلامي. ببــروت الطبعــة الثالثــة. 1969م.
- خزائــة الأدب وغابــة الأدب. إبــن حـجــة الحصــوي (ث: 837هـــ). خَفَـــق : عضام شــعبـثو.
   دار ومكتبــة الهـــلال. بيــروث. الطبعــة الأولـــن. 1987م.
- الخصائيص. أبو الفتيح عثمان بين جنبي (ت: 392هــ). خفيسق محمد علي النجار.
   عاليم الكتب، بيسروت. الطبعة الأولس. 2012م.

- الخطباب الحجاجب عند ابين تيمينة مقارسة تداولينة. عبيد الهيادي الشنهري.
   الانتشبار العربي بيسروت, الطبعية الأولس. 2013م.
- الخطاب والحجاج. أيـو بكـر العـزاوي مؤسسة الرحـاب الحديثة. بيـروت -لبـــان.
   الطبعــة الأولـــن. 2010م. إ
- الخطابة, الترجمة العربية القديمة, أرسطو طاليس حققه وعلى عليه: عبد الرحمين بندوي, الكويت (أوكالية المطبوعيات, بينزوت - دار الوالية. (د.ط), 1979م.
- الخطاسة. أرسطو. ترجمــة عبــد القــادر القنيدي. أقريفيــا الشــرق الــدار البيضــاء (دط) 2008.
- الخطيفة والتكفيسر مسن البنيوبة إلس التشريخية قسراءة تقديسة لنمسوذج إنساني معاصسر- مقدمة نظرسة ودراسة نطبيقيسة, عبدالله الغذامسي. المركسة الثقافسي العربسي، السدار البيضساء - بيسروت, ط السادسسة, 2006.
- ◄ دراسات في علـم الصـرف. عبـد الله درويـش. مكتبـة الطالـب الجامعـي مكــة المكرمـة. الطبعـة الثالثـة. 1987م.
- ◄ دراسات في عليم اللغة بحيوث تطبيقيـة لغويـة وقرأنيـة. فاطمـة محجـوب.
   دار النهضـة العربيـة. القامـرة. (د. ط). 1976م.
- دراســات منهجيــة فــي علــم البديـع. الشــحات محمــد أيــو ســتيت. د. م. الطبعــة الأولـــ. 1994م.
- ◄ دراســة البنيــة الصرفيــة فــي ضـــوء اللســانبات الوصفيــة. مقصــود محمــد عبــد المصــود, الــدار العربيــة للموســـوعان. بيــروت, الطبعــة الأولـــي. 2006م.
- ◄ دروس قبي البلاغية العربينة: تحبو رؤية جديدة، الأرهبر الزنباد المركبر الثقافتي
   العربي البدار البيضاء بيبروت الطبعية الأولس 1992م.
- « مَاعًا عن علوم الحكمة وعلوم للله (مقال). عبد الجيند الصغير، ضمن كتاب:
   التجاجيج طبيعته ومجالاته ووظائفه تنسيق: حمو النقاري نشر كلينة الأداب والعلوم
   الإنسانية بالرساط طبيع مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء الطبعة الأولى 2006م
  - ولالة الألفاظ. إبراهيم أنيس طبعة مكتبة الأجلو للصرية. القاهرة. (د.ت).
- « دلالــة السباق بــين التـــرات وعلــم اللغــة الحديــة، دراســة قليليــة للوظائــة الصوتيــة والبنجوبــة والتركيبيــة فــي ضــوء نظرتــة الســياق عبــد القتــاح البــركـاوي.
   دار النـــار، القاهــرة، الطبعــة الأولـــي. 1991م.

- دلائــة السباق ردة الله الطلحــي جامعــة أم القــرى. مكــة للكرمــة. الطبعــة الأولــي. 1423هـــ
- دلائــل الإعجـــان عبـــد القاهــر الجرجانـــي (ت: 471هـــ). خقيـــق: محمـــود شـــاكر.
   مكتبــة الخالجـــي. القاهـــرذ، ألطبعـــة الأولـــي. 2004م.
- البيل الفائدين لطرقان إلى الصالحين محمد بن عبلان الصديقي الشافعي
   (ت: 1057 مـــ): على عليم وأأبعه : محمود حسس ربيع، مطبقة مصطفى البابي
   الحليس، مصر.
- بور الخاطب في إنشاج الخطاب الحجاجي. (مقال). حسن المودن ضمين كشاب:
   الحجاج مفهومت ومجالات دراسيات نظرية وتطبيقية في البلاغة الحديدة إعداد
   ونقيدم: حافيظ إسلماعيلي عليوي عاليم الكشب الحديث إرسد الأردن الطبعة الأولى.
   الأولى. 2010م. الحيزة الأول: (الحجاج: حدود وتعريفان).
- سوان أبي الطيب التنبي بشرح أبي البشاء العكيري المسمى بالتيبان في شرح الديوان ضبطته وصححت : مطصفت السقا. وأخرون دار اللعرفة. بيروت. (د. ط). (د.ت).
- ◄ روح للعائب في تفسير الفرآن العظيم والسبع المثائب شهاب الدين محمود بن غيد الباري عظيم دار بن غيد الله الحسيني الألوسي (ت: 1270 هـ). فقين الطبع الباري عظيم دار الكتب العلمية بينروت الطبعة الأولى 1415 هـ
- السببيل إلس البلاغة البانوسية الأرسطية (مقال). محمد الولس ضمن
   كتاب: الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة إعداد وتقديم: حافظ إسماعيلي علوي عالم الكتب الحديث إربد الأردن الطبعة الأولس 2010م الجيزة الثاني : (الحجاج : مدارس وأعلم)
- ســر صناعــة الإعــراب. أبــو الفنــح عنهـــان بــن چنـــي. دراســـة وخفيـــق: حســن
   منـــداوي. دار القلــم دمشـــق الطبعــة الثانيـــة, 1993م.
- سبر الفصاحة. ابن سنان الخفاجي (ت: 466هـ). دار الكتب العلمية. بيروت. الطبعة الأولى 1982م.
- الشّــرد العرسي مقاميــم وجّليــات. ســعيـد بقطــين. رؤيــة للنشــر والتوزيــع. القاهرة.
   الطبعة الأولـــــ. 2008م.
- السفسطات في المنطقيات المعاصرة: الثوجه التداولي الجدائي تمونجا. (مقال).
   رشيد الراضي. ضمين كثباب: الحجاج مفهوميه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية

- في البلاغية الجديدة. إعبداد ونقيدي: حافيظ إستماعيلي علوي. عاليم الكشب الحديث. إربيد - الأردن الطبعية الأولي. 2010م الجيزء الثالث: (الحجياج وحيوار التنخصصات).
- السوفس طائبة وسلطان الفول نحو أصول لسانيات سبوء النية. امقال محمد أسيداه ضمن كتاب: الجُجاح مفهومته ومجالاته دراساتُ تطريق وتطبيقية في البلاغية الجديدة. إعداد وتقديم: حافظ إسماعيلي عليوي عاليم الكتب الحديث. إربد - الأردن الطبعية الأولال. 2010م الجرّع الثاني: (الحجاج أن مدارس واعلام).
  - شذا العرف في فن الصرف, أحمد الحملاوي: دار الكيان. الرياض. (د. ط). (د ث).
- شرح ابين عقيبل على ألفينة ابين ماأيك. ابين عقيبل. خفين : هادي حسين جماودي. دار الكتباب العربي. بيسروت \* لينبان. الطبعة الأولس. 1999م.
- بقسرح الرضني علنى الكافينة لاين الخاجب. رضني الدين الاستراباذي. (ت 686هـــ). خَفَيْــقُ وتصحيــح وتعليــق : يوســف حعنــن عمنن جامعــة قناريونــس ليبيــا. 1975م.
- شرح العدية, أب و محمد الحسين بين رسد فود بين محمد بين الضراء البقيوي (ت: 516هـ). فقيق: شفيب الأرث ؤوط - محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
   دمشق بيروت الطبعة الثانية، 1983م.
- شيرح المفصيل في صفية الإعتراب البوسية و بالتخميين. صدر الأفاصيل الخوارزسي.
   غفية الدكتور عبيد الرحمين العقيميين، دار الغيرب الإستالامي، بيبروت، الطبعية الأولين. 1990م.
- شرح شنذور الذهب في معرف قاكلام العائرب عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف أب محمد جمال الدين ابن مشام (ت: 761هـ). فقيق عبد الفني الدفن الشركة المحدة للتوريع. شيوريا. (د. ط). اد كا.
- شهاء العليسل في مسائل القصاء والقهدر والحكمية والتعليسل. محمد بين أبين بكر بين أبيوب بين سبعد شهمس الديين ابين فينم الجوزينة (ت: 751هـــ). دار المعرفة. بيدوت لينيان (د.ط). 1978م.
- الصاحب ي فني فقت اللغت العربية ومسائلها وسنن العبرب فني كلامها. أحمد بين فارس بين زكرياء القزويتي البرازي أيوالحسين ات: 395هـــ) الناشير: محمد علي بيضون بيبروت, الطبعة الأولى 1997م.

■ صحيــح مســلم بشــرح الأمــام النــووي. الإمــام بحيى بــن شــُرف النــووي (ت : 631مــا. مكــنبــة الرياض الحديثــة. الريــاض (د ط). (د ،ت).

- الدسوت اللقوي في القرآن. محصد حسين الصفيس دار اللوّن العربي. بيسروت -لبسان. الطبعــة الأولـــي. 2000م.
- الصورة الشعرية في الخطاب البلاغي والنفيدي الولي محميد. الركار الثقافي
   العرسي بينروت البدار البيضياء الطبعية الأولي. 1990م.
- الصورة الفتية في التراث النفيدي والبلاغي عنيد العيرب الدكتور جابير عصفون المركز الثقافي العربي بيروت - البدار البيضياء الطبعة الثالثية 1992م.
- الصورة الفنيـة فـي الحديث النبـوي. أحمـد زكريـا ياسـوف. دار المكتبـي. دمشــق.
   الطبعـة الثانيـة. 2006م.
- الخسورة القنيسة في شدر أبي تمام عبيد القيادر الرباعي. المؤسسية العربيسة للدراسيات والتشير والتوزيع, بيسروت, الطبعية الأولي 1999م
- ضوابط للعرفة وأصول الاستدلال والناظرة صياغة للمنظرة وأصول البحث متمشية منع الفكر الإسلامي، عبد الرحمين حسين حنيكة البدائي. دار القلم، دمشق الظيفة الرابعة, 1993م.
- طيفات الشافعية الكبرى تاج الدين عبد الوهاب بن تقني الدين السبكي
   (ت 771هـ). فقيق: محمود محمد الطناحي، وعبد الفتاح محمد الحلو. هجر للطباء ق. القامرة، الطبعة الثانية، 1413هـ.

- طبرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين. يعقب عبد الوهاب الباحسين. مكتبة الرشد. الرياض الطبعة الثانية. 2001م.
- ظاهرة الحدد في الحدرس اللغوي. طاهر سليمان حمودة الحدار الجامعية للطباعة والنشائر الاساكتدرية. (د.ط). 1998م.
- عدة الأدوات الحجاجية (مقال)، ليونيسل بلنجس ترجمية: فصيلية قوتال ضمين كنساب: الحجاج المفهومية ومجالات دراسيات الأربية وتطبيقية في البلاغية ألا الحديدة إعساد وتفيية الحديث إربد من الطبعية الأولى، عاليم الكتيب الحديث إربد من الأردن الطبعية الأولى، 2010م، الجيزء الخاميس: (نصوص مترجمية).
  - العقب القريب شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبيد ربيه الأندلسي (ت: 328هـ). دار الكتب العلمية. بيبروت، الطبعة الأولس، 1404هـ
  - علاقة للنطق باللغة عند فلاسفة المسلمين. حسن بشير صالح. دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشير الاسكندرية. الطبعة الأولى. 2003م.
  - علـم التخاطـب الإسـلامي. دراســة لســانية الناهــج علمــاء الأصــول في فهــم التص. محمــد يونــس علــي، دار المدار الإســلامي بيــروت - لينــان، الطبعـة الأولــي، 2006م.
  - علم الدلالـة. أف أن باللـر ترجمـة محمـد عبد الخليم الماشـطة. جامعة للسـتنصرية.
     بغداد (د ط), 1985م.
  - علـم اللّغـة العـام فردينان دي سوسـير، ترجمـة : يوثيـل يوسـف عزيـن مراجعـة : مالـك يوسـف الملليـي، دار أقـاق عربيـة, بغـداد الطبعـة الثالثـة, 1985م.
  - - علىم المعانى. عبد العزيز عثيق، دار الأفاق العربية، القاهرة، الطبعة الأولى. 2006م.
  - علىم النبص مدخيل متداخيل الاختصاصات. فأن داييك ترجمية وتعليق: سبعيد حسين بحييري. دار القاصرة للكتباب القاهرة. الطبعية الأوليي. 2001 م.
  - عليوم الحديث امقدمية ابين الصيلاح). أبين الصيلاح أبيو عميرو عثميان بين عبيد الرحمين الشيهرزوري أت: 643ميا، فقييق: نبور الدبين عثير الكثيبة العلميية. المدينة المنبورة، 1386م...
  - أ عمدة القباري شبرح صحيح البخاري. بدر الديس أبي محمد محصود بين أجمد العيني (ت 855هـ). خفياق : عبيد الله محملود عمين دار الكناب العلميلة. بيسروت. تطبعه الأولي. 2001م.

- العمدة في محاسن الشعر وأداب ونقده أبن رشيق القيرواني. خقيق: عبد الحميد هنداوي المكتبة العصرية. صيدا " بينوت " لبنيان, (د. ط). 2007م.
- عندما تتواصل نفيار تداولية معرفية الأليات التواصل والحجاج. عيد السلام عشير، طبعة أفريقيا الشرق الدار البيضاء. 2006م.
- العوامل الحجاجة في اللّغة العربية، عبر الدين الناجح. مكتبة عالاء الدين الناجح.
   للنشر والتوزيع. وهافس تونس الطبعة الأوليان 201 م.
  - غريب الحديث لابن سبلام. القاسيم بن سبلام الهبروي (ت: 224هـ). خَفَيْ ق: محمد عبيد المعين خيان. دار الكتاب العربي. يبيروت. الطبعة الأولين. 1396هـ.
  - " فتح البياري بشرح صحيح البخياري أحمد بين علي بين حجر. فقييق : محب النيسن الخطيب، ترفييم : محمد فيؤاه عبيد الباقي مراجعية : قصي الخطيب. الفاهيرة، دار الربيان للنيرات الطبعية الثانيية. 1988م.
  - فنتح القديس محمد بن علي بسن محمد بن عبد الله الشدوكاني اليمني ان 1250 هـ.. داراسن كثيس - دار الكلم الطيب معشق بسروت الطبعة الأولى - 1414 هـ
  - فشح المنعم شرح صحيح مسلم موسى شاهين لاشين. دار الشروق الفاهرة الطبعة الأولى. 2002 م.
  - الغيروق شنهاب الديس القرافي (ت : 684هـ). خَفَيْسَق : عبيد الجميد هنداوي. الْمُكَتَبِّة العَصَرِّبَة. صبيدا " بيسروت. (د. مل) 2003م.

  - فني أصنول الخنوار وقديت عليم التكلام طنبه عيند الرحمين. المركبة الثقافي الغريني، النبذ البيضياء - المغيرب، الطبعية الرابعية، 2010م.
  - فـــي النحـــو القربـــي قواعـــد وتطبيــق علــــي النهـــج العلمـــي الحديـــث, مـهـــدي الخزومــــي. الشاهـــرة. الطبعـــة الأولـــي 1966م.
  - فسي النحبو العربي نقب وتوجيب, مهدي الخزومني دار الرائب العربي. لينبان. الطبعية الثانينة, 1986م
  - الوصفي، فيليب هامون، ترجمة : سعاد التربكي بيت الحكمة (الجمع النوسي الطبعة الأولي 2003م.

- قبي بلاغــة الخطــاب الإفتاعــي مدخــل نظـري وتطبيقــي لدراســة الخطابــة العربية في
   القــرن الأول تبوذجــا. محمــد العمــري أفريقيا الشــرق. الغــرب. الطبعة الثانيــة. 2002م.
- فسي نظوسة الحجساج دراسات وتطبيقات. عبدالله صوالة. مسكيلياتي للنشر والتوريع. توسعي. الطبعة الأولى. 2011م.
- فيض الفديثر شرح الحامع الصغيس زين الدين محمد المدعب بعيد البرؤوف بين ثناج العارفين في على بين زين العابديين الحيداد وأثيم الثناوي الفاهيري (د : 1031 ميلاً الكتيبة التجارفة الكييري مصر الطبعية الأولى 1356هـ
- الفامــوس الحيــط. محمــد بــن بعقــوب الفيــروز أبــادي. حقيـــن: مكـــب حقيـــن
   التــراث في مؤسســة الرســالة, مؤسســة الرســالة, بيــروت, الطبعــة الثانيــة, 1987م.
- الفام وس الوسوعي للتداولية. جناك موشيار. وآن ريسول. ترجمية : مجموعية من الباحثين بإشيراف عنز الديس الجندوب. مراجعية : خاليد مبيلاد. دار سيناترا. تونيس (مطار 2010م.
- قسراءة جديدة للبلاغــة القديــة. رولان بــارت. ترجمــة : عمــر أوكان. رؤـــة للنشــر والتوزيــع. القاهــرة. الطبعــة الأولـــي. 2011م.
- قضية اللفظ والعنب ونظرية الشعر عنب العبري من الأصول إلى القبرن
   7هـــ/131م، أحميد الودرنس، دار الغيرب الإسلامي بيبروت, الطبعية الأولس، 2004م.
- فوانسين اقتطباب حِكْم الحادثية، وفرضيات الحادثية، امقبال، جناك موشيل، ترجمية:
   محميد الشيبائي ضمين كنياب: الفاميوس الوسيومي للتعاولية، جناك موشيل، وأن ربيول، ترجمية: محموعية من الباحثين بإشبراف عيز الديس الجندوب، مراجعية : خالد ميناترا. تونيس 2010م.
- القيمة الحجاجية في النص الإشهاري (مقال) تعمان بوقرة ضمن كشاب:
   الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة إعداد وتقديم: حافظ إسهاعيلي عليوي عاليم الكثيب الحديث إرب الأردن الطبعة الأولى 2010م الجزء الرابع (الحجاج والبراس).
- كتاب العين. الخليبل بين أحمد الفراهيدي (ت: 170هـ). غفييق: مهيدي الخزومي.
   وابراهيم السيامرائي دار ومكتبة الهيلال. بيبروت. (د ط).

- الكثباب عمروبين عثميان بين قنير الملقب بسيبويه (ت: 180هـ). خُفيــق: عبيد السيلام محمد هارون مكتبــة الخانج عن القاهــرة. الطبعــة الثالثــة. 1988م.
- كتابــة الجاحــظ فــن ضــوء نظريــات الحجــاج (رســانله نموذجـــا). علــن محمــد ســـليمان, وزارة الثقافــة والإعــلام الثقافــة والتــراث الوطنــن ملكــة البحريــن الطبعة الأولــن 2010م.
- كشاف اسمال حات الفنون والعلوم محمل على التهانوي (ت 1158 هـ)
  تقديم : رقيق العجيم. فهيق : على دصروح. مكتبة لبنان. بيرود. الطبعة الأولى.
   1996 م.
  - كشف الظنون من أسماء الكتب والفضون حاجبي خليفة. دار الكتب العلمية.
     بيروت. "د.ط). 1992م.
  - كفايـة الحاجـة فـي شـرح سـن ابـن ماجـة. أبـو الحسـن الحنفي الشــهير بالسـنـدي.
     دار الجيل. ببـروت. اد.ط). (د.ت).
  - الكلمة دراسة معجمية خلمي خليل دار المعرفة الجامعية. مصر الطبعة الثانية. 1998م.
- الكلمــة فــي السّراث اللحساني العربي. عبــد الحميــد عبــد الواحــد. مكتبــة عــلاء الديــن. صفافــس الطبعــة الأولــى 2004م.
- السيان العبرب، محمد بين مكبرم بين منظور الأنصاري. (ت: 711) دار صيادر "
  پيرون، الطبعة الثالثة، 1414هـ
- اللسان والمينزان أو النكوث العقاب. ظـه عبد الرحمـن. المركـز الثقافي العربي.
   الـدار البيضاء المفـرب الطبعـة الثالث. 2012م.
- لسانيات اخطاب وأنساق الثقافة نظام اخطاب وشروط الثقافة. عبد الفتاح أحمد يوسف الدار العربية للعلوم بيروت - منشورات الاختلاف \* الجزائس الطبعة الأولس 2010م.
- اللسانیات العامـــة اتجاهاتهــا وقضایامــا الراهنــة. تعمــان بوقــرة عالــم الكتــب
   الحــيــث, إرـــد الطبعــة الأولـــي. 2009م.
- اللسانيات الوظيفيــة مدخــل نظــري. أحمــد النــوكـل دار الكتــاب الجديدة. بيــروث-لينــان الطبعة الثانيــة. 2010م

- لطائف المعارف فيمنا لمواسيم العنام من وظائف رئين الدين عبيد الرحمين بين أحميد بين رجب الحنبائي (ت: 795). فقيق: ياسين محميد السيواس دار ابين حيزم للطباعية والنشير بيبروت الطبعية الأولى 2004م.
- لغــة الخطـاب الصياســي دراســة لغويــة تطبيقيــة فــي صــوء نظريــة الاتصــال.
   محصــود عكاشــة. دار النشــر للجامعــات. القاهــرة. الطبعــة الأولــي. 2005م.
- اللغائز العربية معناها ومبناها. تماثر السيان عاليم الكتب. الفاهرة الطبعية الثالثية. 1998م.
  - اللَّغَةُ والحَجاجِ أَبِو بكر العَرَاوي. مؤسسة الرحاب. بيروت. (د. ط). 2009م
  - اللغة والخطاب عمر أوكان أفريقيا الشرق الدار البيضاء (د.ط) 2001م.
- اللّغة قوالنظ ق والخجاج البناب الثاني : اللّغة قوالسنياق (مقبال)، ميشيل حايس تقديم وترجمت : محمد أسيداه، ضمن كتباب : الحجاج مفهوم في ومجالات مراسبات نظرية وتطبيقينة في البلاغية الجديدة. إعبداد ونقيدم : حافظ إستماعيلي عليوي عاليم الكتب الحديث إربيد " الأردن الطبعية الأولى، 2010م الجرّة الخاميس (تصبوص مترجمية).
- اللصع في أصول الفقه. أبو استحاق إبراهيم بن علي بين يوسف الشيرازي
   ات: 476. دار الكتب العلمية لبنان الطيعة الثانية. 2003م.

مبادئ التداوليــة، جيوفــري ليتــش، ترجمــة : عبــد القــادر قنينــي. أقريقبــا الشـــرق. شغــرب. 2013م.

الشل العبائر فن أنب الكاتب والشاعر. ضياء العين ابن الأثير, قدرت وعلق لينه : أحمد الحوفي وبيانة, دار نهضة مصر للنشير والتوزيع. القاصرة. الطبعة الثانية, (د.ت).

مجمـوع الفتــاوى، نقــي الديــن أحمــد بــن عبــد الحليــم بــن تيميــة. خَقَابـق : عبــد الرحمــن محمــد فاســم. مجمـع اللــك فهــد لطباعــة المصحــف الشــريف. للدينــة ''نــورة. 1995م.

محاضرات في الألسنية العامنة فريشان دي سوسير. ترجمنة : يوسيُّف شازي. ممجيد النصر، المؤسسة الجزائرينة للطباعية. 1986م.

الخنسب في نبيبن وجبوه شيواذ القيراءات والإيضياح عنها. أيو الفتيح عثميان بين جنبي الموصلي (ت: 392هـــا، تخفيس : على النجدي تاصيف وأنسرون، وزارة الأوقاف تجليس الأعلى للشيئون الإسبلامية، القاهيرة، (د.ط). 1999م.

- مختبار الصحياح. رُسن الديسن محميد بين أيسي بكير البرازي (ت: 666هــــ). فَقَيدَ قَ:
   يوسيف محميد الشبيخ. الكنيبة العصريبة البدار النموذجيبة. بيسروت صييدا.
   الطبعية الخامسية (د.ت).
- المدخيل الصرفي تطبيق وتدريب في الصرف العربي. على بهاء الدين بوخدود.
   المؤسسة الجامعية للدراسات والنشير والتوزيع. بيروت. الطبعة الأولى. 1988م.
   المؤسسة الأولى. المراسات والنشير والتوزيع. بيروت. الطبعة الأولى. المؤسسة الأولى.
- مدخــل إلــــن اللســاتيات محمــد محمــد وليس علـــي. دار الكشاب الجميد المحمــد وليحــدة.
   بيـــروت الطبعــة الأولــــي 2004 م.
- مدخل إلى النطق الصوري. محمد مهران. دار الثقافة للنشر القاهرة. (د.ط). 1994م.
- مدخـــل إلــى علــم لغــة النــص. فولفجــاخ ديترفيهفجــر. ترجمــه وعلــق عليـــه : ســعيد حســن بحيــري مكتبــة زهــراء الشــرق. القاهــرة. 2004م.
- المشاء السايم في المنطق الحديث والشادي عنوض الله حجازي دار الطباعية المحديث مصن الطبعة السادسة. (دع).
- المزمير في علوم اللغة وأنواعها. جيلال الدين السيوطي. فقيق: فواد علي منصور دار الكتب العلمية. بيروت الطبعة الأولى، 1998م.
- مستقبل التعاولية (مقال) أن ريسول ضمن كتاب: القامدوس للوسوعي
  للتعاولية, جاك موشال, وأن ريسول ترجعة : مجموعة من الباحثين بإشاراف عنز
  الديسن الجدوب, مراجعة : خالد ميالا، دار سيغانرا. نوسس 2010م.
- المصطلح السيري جيرال ديرنس ترجمية : عاب خزن دان مراجعية وتقديم : محمد يرييري الجليس الأعلى للثقافية والفنيون (ضمين كنياب : المشيروع القومي للترجمية. بإشيراف الدكت ورجاب رعضة وراً، القاميرة العيد 368 الطبعية الأولى 2003م.
- الطبول شبرح تلخيب مفتياح العلبوم سبعد الدين التفتازاتي ات: 792هـ..
   غفين: عبد الحميد متداوي دار الكتب العلمية. بيبروت الطبعة الثانية. 2007م.
- معاني الأبنية في العربية. فاضبل السامرائي دار عمار، عُمّان الأردن الطبعة الثانية:2007م.
- معجـم الفـروق اللغويـة اخـاوي لكتـاب أبـي هـلال العسـكري وجـزءًا مـن كتـاب السـبد نـور الديـن الجرائـري. خقيـق مؤسسـة النشــر الاســلامي. الطبعــة الأولــي. 1412هــ.

- العجم الفلسفي بالألفاظ العربة والفرنسية والإنكليزية واللائينية, جميل صليحا دار الكتاب اللبناني بيروت لينان ادطا.
   ادرت.
- التججــم الفلســفي هجمـع اللّغــة العربـــة بمصــر القامــرة. الهيئ<sup>7</sup>ـة العامــة لشــــؤون الطابــع الأميربــة. 1983م .
  - · المُوجِم الفلس في. مراد وهية. دارفيال الحديثة. القاهرة. الطبعة الخامسالة 2007م.
  - معجم اللسانيات الحديثة. سامي عياد حنا وأخرون مكتبة لبنان. بيروت. 1997 م.
- العجم الوسيط. أخرج الطبعة : إبراهيم أيسس وآخرون دار إحياء التراث العرب، بيدروت. الطبعة الثانية. (د.ت).
- معجم خليسل الخطباب بإنسارات: باتريك شبارودو دومينيك منغنبو ترجمة : غيد القبادر المهيني - حصادي صمبود دارسيتانرا، للركبز الوطنبي للترجمة تونس. (د.ط). 2008م
- معجــم مقاييــس اللَّفــة. أحمــد بــن فــارس (ت : 395). فَقَيِــق : عبــد الســـلام صــارون. دار المُكن بيـــرون. 1979م.
- مغنى اللبيب عن كتب الأعارب. عبد الله بن يوسف أبومحمد جمال الدين ابن هشام (ت: 791هـ). خقيق : مبازن للبارك، و محمد علي حصد الله, دار الفكر. دمشق. الطبعة السادسة, 1985م.
- مفانيح الغيب أو النفسير الكبير أب عيد الله محمد بن عصر بن المست بن الحسب التيمي البراي الملف بفضر الدين البرازي (ت: 606هـ). دار إحساء التراث العرب، بسروت الطبعة الثالثة، 1420هـ.
- مفتاح العلوم أب و يعقبوب السكاكي. فقبق عبد الحميد هنداوي منشورات محمد على بيضون دار الكتب العلمية. يبروت الطبعة الأولى. 2000م.
- مفتـاح دار السـعادة ومنشـور ولايـة العلـم والإرادة محمـد بـن أيـي بكـر ابـن قيـم الجوزيـة, غيـروت.
   الجوزيـة, غيـر محقــق. منشـورات محمـد علـي بيضـون- دار الكثــب العلميــة. بيـروت.
   (د .ط). 1998م

- المقدرات قبي غريب القبران, الراغب الأصفهاني، ضبطته وراجعته : محمد خليبل عيناني، دار المعرقة, بيبروت, الطبعية الأولس. 1998 م.
- المقارسة التداولية. فرانسواز أرمينكو. ترجمة: سعيد علوش مركز الإنساء الفومين. الغيرب (دائ).
- مقاصد الفلاسفة. أبو حامد الغزالين خفيس : محمد ببجو. مطبعة الصباح.
   مشبق الطبعة الأولس 2000م.
- مضالات في اللغة والأدب (مضال تشفيق العني). تمام حسيان عالم الكتيب.
   القاضرة, الطبعة الأولى. 2006م.
- مقدمة في الخلفية النظرية للمصطلح (مقال). حمادي صمود, ضمن
   كتاب: أسم نظريات الحجاج في الثقاليد الفرينة من أرسطو إلى اليوم من
   إصدار فرسق البحث في البلاغة والحجاج بإشراف: حمادي ضمود, كلية الأداب
   منوبة تونس 1999م.
- مقدمة في نظرية البلاغة النبوية السياق وتوجيه دلالة النبض. عيند بلينغ.
   بلنسية للنشر والتوزيغ. الرياض. الطبعة الأولى. 2008م.
- مــن أســرار اللغــة. إبراهيــم أنيــس. مكتبــة الأكِـلــو المصريــة. القاهــرة الطبعــة السياســـة. 1978م
- من إشكاليات تعليب ق النهج الحجاجي على النصوص مجاجيبة للفردة الفرائية إمقال), صابر الحباشة, ضمن كتاب : الحجاج مفهومه ومجالات دراسات نظرية وتطيبقية في البلاغة الجديدة, إعداد وتقديم : حافظ إسماعيلي عليوي, عالم الكتاب الحديث, إريد الأردن, الطبعة الأولسي, 2010م, الجازء الرابع : (الحجاج والسراس).
- مــن الخصائب من البلاغية واللغوية فــي أسلوب الحديث الشريف. د. فتحيــة العقــدة. مطيعــة الأمائــة. القاهــدة. الطبعــة الأولـــي 1993م.
- من جُليات الخطاب البلاغي حمادي صمود. دار قرطاح للنشر. توتعي الطبعة الأولى. 1999م.

- المناظـرة فـــي الأدب العربـــي الإســــلامي. حســـين الصدبـــق الشـــركـة المصربـــة العامـــة للنشـــر. لوجمـــان. القاهـــرة. الطبعـــة الأولـــي. 2000م.
- مناهج البحث في اللغة. إلم حسان مكتبة النسر للطباعة الفاهرة.
   (د.ط). 1989م.
- مناهبج الجدل في القرآن زاهر عواض الألعي مطابع الفرزدق إلى ماض. اد طا. (د.ت).
- المنظـــق الحديــث ومناهـــح البحــث. د. محمــود فاســـم مكتبـــة الأقلــو المصريــة.
   مصـــر الطيفــة الثانيـــة. 1953م.
- النظيق الصوري والرياضي دراسة قليلية لنظرية القياس وفلسفة اللغة, د.
   محمد عزيز نظمي سيالم. الكنب العربي الحديث. الاسكندرية. (د.ظ). 2002م.
- منهاج البلغاء وسراج الأدباء. حازم الفرطاجنيّ (ت: 684هـــا. تقديم وحُقيق :
   محمد البيب ابن الخوجة. دار الغرب الإسلامي، بيروت. الطبعة الثالثة. 1986م.
- المنهبل الحديث في شرح الحديث، موسى شاهين لاشين، دار الشروق، القاهرة.
   الطبعية الثالثة, 2003م.
- الموافقيات, إبراهيم بين موسي اللخمي الشهير بالشياطيي ( ت : 790 هـ.).
   خقيق أبو عبيدة مشهور بين حسين آل سيلمان. دار ابين عفيان القاهية. الطبعية الأوليي.
  - موسـوعة السياسـة. عبـد الوصاب كيالـي. بيـروت. النؤسسـة العربيـة للدرامـــات والنشــر. (دط). (دت).
- الموسسوعة لليسسرة في الأديبان والمذاهب والأحسزاب العاصرة. إشراف ومراجعة: ,
   مانع الجهنب الندوة العالمية للطباعة والنشر والتوزيع الطبعة الثالثة. 1418 هـ.
  - النحو الواقي. عباس حسن، دار المعارف، مصر، الطبعة الخامسة عشرة. (د.ت).
  - نحو منهج جديد في البلاغة والنفد، سناء البيائي. جامعة فريونس. خفازي لببيا. الطبعة فأريونس.
  - النص الحجاجي العربي دراسة في وسائل الإقتاع امقال. محمد العبيد. خمين كتياب: الحجاج مفهومة ومجالات دراسات بظرية وتطبيقية في البلاغة الحديدة. إعداد وتفيدم: حافظ إسماعيلي علوي. عاليم الكتيب الحديث إرسد الأردن الطبعة الأولي. 2010م. الجرع الرابع: (الحجاج والمراس).

- القدس والسياق أستقضاء البحث في الخطاب الدلالي التداولي فإن دايك.
   ترجمة : عبد القادر قنيتي أفريقيا الشرق الدار البيضاء (د. ط). 2000م
- النسس والخطاب والإجاراء روسرت بيوجرات، ترجمة: تمام حسان عالم الكتاب.
   القاهارة، الطبعة الأولى, 1998 أم.
- رزي " تظريمة أفعمال الكلام العامية (كيمة تنجيز الأشمياء بالكلام). جمون أوسمتين. \* ترجمة : عبد القادر قنينسي أورتغياالشمرق الدار البيضاء الطبعات الثانية. 2008م،
- نظرية الحجاج في الآفة, (مقال), شبكري البخوت, ضمين كثاب: أهيم نظريات الحجاج في التقاليب الفريسة من أرسيطو إلى البوم, من إصدار فريسق البحيث في البلاغية والحجاج بإشراف: حماني صمود كليبة الأداب منوسة - تونيس, 1999م.
- الغظرية الجاجئة من خبلال الدراسات البلاغية والمنطقية واللسانية, محمد طروس. دار الفقاضة, البدار البيضياء, الطبعية الأولس, 2005م.
- النظريـة الرومانتيكيـة فـي الشـعر سـبرة أدبيـة, كولـردج, ترجمـة : عبـد الحكيـم حسان. دار المعـارف, مصـر 1971م
- نظرت العسى بين التوصيف والتعديسل والنف... أحمد الودرسي مركز النشير الجامعي.
   تونس الطبعة الأولس 2007م.
- النقد الأدبي الحديث. محمد غنيمن هـ لال. نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع. القاهرة. (د.ك). 2004م.
- نقيد الشبعر، قدامية بين جعف ربين فدامية بين زياد البغيدادي. أب و الفيرج (ت: 337هـ). خَفِسِقَ وتَعلييقَ: محمد عبد النعم خفاجيي دار الكنب العلمية, بيبروت - لبنيان. (د. ط). (د. ت).
- النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو السعادات المبارك بين محمد بن محمد بين محمد است عبد الكبري الشيباني الحيزي ابين الأثير (ت: 606 ميا خقيق: ظامر أحمد اليزاوي - محمود محمد الطناحي الكثيبة العلمية - بيبروت. 1979 م.
- هل يحكن أن بوجلد حجاج غير بالغني. (مقال). أوليفني روسول. ترجمنة: محمند العمنزي. ملحنق بكتاب: البلاغنة الجديدة بين التخييل والتنداول.

- هضع الهواضع في شيرح الجواضع. جبلال الدين السيوطي. خفيق: عبيد العبال سيالم مكرم. مؤسسة الرسيالة. بينروت. 1992م.
- الوظائف التداولية في اللغة العربية. أحمت المتوكل، دار الثقافة. الـ دار البيضاء.
   الطبعة الأولس. 1998م.
- وفيات الأغيان وأنباء أبنياء الزمان أي و العباس شحس الدين أحصد بن محمد بن خلكان (ت 881هـ). خفيق وأحسان عباس دار صادر بيدوت الوابعة الأولى. 1971م.

#### الرسائيل العلميية :

- الأمثال في صحيح البخاري دراسة لغوية «لالية، هائي ظاهر حسين رسالة ماجستين جامعة النجاح، نايلس - فلنسطين 2004م
- بناء الجملة العربية دراسة تظرية تطبيقية على دينوان البهاء زهيس سيد راضي على عبدالرازق رسالة ماجستير. كلية دار العلوم جامعة الفاهرة, 1981م.
- الحجاج في خطايات التبي إيراهيم عليه النسلام سعدية لكحل مذكرة لنبيل شهادة الماجستير جامعة مولود معمري تبري وزور كلية الأداب واللغات. الجزائس يندون تاريخ.
- اخطاب الحجاجي السياسي في كتاب «الإمامة والسياسة» لابن فتيية،
   دراسة تداولية، رسالة دكتوراه، ابتسام بين خيراف, جامعة الحاج لخضير بالنقة
   كليمة الأداب والعلوم الإنسانية، فسيم اللغية العربية وأدابها, وزارة التعليم
   العالس والبحث العلمي، الجزائس السينة الجامعية 2009 2000م.
- المسورة الشبعرية في قرسة الشباعر عبر الدين ميهوسي دراسة أسلوبية ارسالة ماجستيرا، عبيد البرزاق بلغيث، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، جامعة بوزريعة، كلية الأذاب واللغات، الجزائير 2009 - 2010م.

## الدوريات والمجلات:

 استرائيجيات الحجاج في المناظرة السياسية - مناظرة التنافيس على الرئاسية بين ثيكولا سياركوزي وفرانسيوا هولانيد - سلسلة دراسيات. أنبور الجمعاوي المركز العربي للأبحياث ودراسية السياسيات الدومية - قطير 2013م.

- الاستعارة بين حساب النطق ونظرية الحجاج. (مقال)، طنه عبدالرحمن.
   مجلة المناظرة. العدد أربعون، السنة 2. مايو 1991م.
- الاستعارة والحجاج (مضال). ميشيل لوجيبرن ترحصة د الطاهر وعزيين مجلــة
   المناظرة الرساط المضرب السلانة الثانيــة العجد (4). مايــو 1991م.
- الاقتضاء التداولي وأبعاده الخطابية في تراكيب الفرآن الكيرم (مفال). «عماد ألا الميالي ود أشواق التجار مؤلفة جامعة تكريب للعلوم الأرفيانية. الجلد (15).
   العدد (1). كانون الثاني (2008م).
- الإفتاع النهاج الأمثال للتواصل والحوار (مقال). د. آمنية بلغاس، مجلة التبراث.
   مجلة فصلية محكمة تصدر عبن الحاد الكتاب العارب يدمشاق السانة الثالثة والعشيون العادد (89). 2003م.
- البلاغــة العربيــة وآليــة الحجــة. (مقــال). بلقاســم حمــام الأنــر مجلــة الأداب واللغــات. جامعــة ورقلــة. الجزائــر. العــدد الرابــع مايــو 2005م.
- التداوليــة (مقــال)، عـــد الحفيــظ قريشــي حوليـات جامعة بشــار الجزائــر العــدد 12).
   السنة 2012م.
- التداوليـــة وقليـــل الخطـــاب الأدبـــي مقارـــة نظريـــة (مقـــال). راضيــة خفيـــف
  بوبكــري مجلــة الموقــف الأدبـــي. دمشـــق اخــاد الكتــاب العـــرب. العـــدد (399). الســنة
  الرابعـــة، غـــوز 2004م.
- الجملية في تظير اللسبانيين العبرب (نظيرة تقويسة نقدينة) (مقبال). و الشبرية مهيوبي. دراسية منشبورة بمجلية الدراسيات الإرسيلامية والعربينة, دبني, العبد 99
- الحجاجيات اللسانية عند أنسكومير وديكرو. (مضال).د. رشيد الراضي. مجلة عالم الفكر. العدد (1). المجلد (34). بوليو - سيتمر 2005 م.
- دراسة الأفعال الكلامية في الفرآن الكرم مقارب تدوالية امقال). أبو فرومه حكيمه, مجلة الخطاب منشورات مخبر قليل الخطاب جامعة مولود معمري تيزي-وزو-, منشورات دار الأمل. العدد 3, ماي 2008م.
  - الصورة الحسية في شعرفها العسكر (مقال). شيماء عثمان محمد.
     مجلة أبحاث البصرة (العلوم الإنسانية). الجلد 36. العدد (1). 2011م.
- العلامـة والرصر في الفلسـفة العاصـرة التأسـيس والتجديد (مقــال). الــزواوي
  بغــورة, مجلــة عالــم الفكــر, مجلــة دوريــة محكمــة تصــدر عــن الجاــس الوطنـــي
  للثقافــة والفئــون والأداب الكويــت, مــج 35. العــدد (3). ينابر/مــارس 2007م

- العمال النحوي مشكلة ونظريات للحال (مقال)، مجلة كلية الدراسات
   الإسلامية والعربية, دبي الإمارات العربية المتحدة العدد السادس عشر 1998م.
- اللّغة ودلالاتها تقريب تداولي للمصطلح البلاغي (مقال). محمد سويرتي.
   مجلة عالم الشكر الجلس الوطني للثقافة والقنون والآداب. الكويت. مجلد (8).
   عدد (3). ينابر/مثارس. 2000 م
- البحا الحول عند ميخائيل باختين (مقال)، منيرة شرقي مجلة جيال الدراسات الأدبية والفكرية، مركز جيال البحث العالية.
   أيلسول / سسبتمبر 2014م.
- المبنى للمجهول بين اخترال البنية واسترسال للعنى (مقال). د مرزوز دليلة.
   مجلة كلية الأداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية. جامعة محمد خيضر بسكرة. العدد الخامس. جوان 2009م.
- نظريات الحاجبة اكتشباف جديد خصب. إينف جانبري ترجمية: محمد يحياتين.
   مجلبة اللّغية والأدب. جامعية الجزائير العبدد (11). مجبرم 1418/مياي 1997.

## المواقع الإلكترونية:

- الاستدلال اللغوي عند الاصوليين: مقارسة تداولية (مقال). يحس رمضان.
   المعهد العالى للفكر الإسلامي مجلة إسلامية المعرفة. العدد 73
- http://eiiit.org/resources/eiiit/eiiit/eiiit\_articles.

  المسم نظريات الحجياج العاصيرة، اهضال؛ سيليمة محفوظين، أبحيات ودراسيات، موقيع مجلية دلييل الكثياب www.dalilalkilab.nel
- «الَّبَعَسَدُ الحَجَاجِبِ فَنِي البِلَاغَنَةُ العَرْبِيَّةِ». (مَقَالُ). مَسَعُودُ بُونُوضَةً. مُجَلَّةً فُكُر ولَّفِنَةً إِجْبَرَاءَاتَ التَّحَلِينَ التَّذَاوِلِينَ الْخَطَّابِ (مَمَالُ). عَمَّرَ بِلَجِيدِ

http://omarbeikheir.wordpress.com

 بلاغــة السبرد والترتبــب (مقــال). محمــد الولــي مجلــة علامــات مجلــة ثقافيــة محكمــة تصــدر فــي المفــرب. العــدد (6). 1996. موقــع د. ســعــد ينكــرا.

http://aslimnet.free.fr/

/http://hamdi.arabblogs.com.

■ التحدولات الصرفيـة فـي بنيـة الكلمـة العربـة دراسـة فـي بـاب الإعـالال (عـرض للكتـاب). أحمد محمد الصفيـر موقع الحكتـور الصفيـر

## /http://kenanaonline.com

- النداولية ومنزلتها في النقد الحديث والمعاصر (وأشال). رخرور أحمد منتسات الخاطب: ملتقب السيانيين واللغويين والأدباء والمثقب والفلاسفة منتدى اللغة العربية والملاول الفقيد
   اللغة والنحيو والولاقة منتدى اللغة العربية والملاول الفقيد
  - تعليمية الخطاب الحجاجي للفهوم والإجراء امقال). د. روفاب جميلة.

http://atlanafous.univ-mosta.dz

تعليمية اللُّغة العربية في ضوء النظرية الحجاجيّة الموقع الإلكتروني

/http://attanafous.univ-mosta.dz

 التقديم والتأخيس في التحو العربي امقال، د. صالح الشاعر. موقع شيكة صوت العربية. بحوث تحوية.

/http://www.voiceofarabic.net

اخطاب وبعض مناهج خلبله (مقال). عمر بلخير. مدونة الكائب.

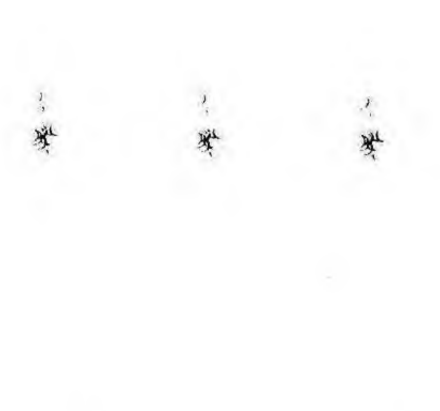
omarbelkheir.wordpress.com

- دروس في الحجاج الفلسفي. إدريس أوهالل مجلة الشبكة التربوية فيلو مرتبل الالكترونية.
- الباحث للنطقية في علم أضول الفقه (مقال). خالد ولد آخم دو. شبكة الألوكة.
   //http://www.alukah.net/publications\_competitions
  - المقاربة الثداولية في الأدب والنشد جميل حمداوي. بيوان العرب

http://www.diwanalarab.com/spip.php?rubrique

- ملاميح الثفكير التداولي البياني عنيد الأصوليين (مقال). تعميان بوقيرة مجلة إسلامية المعرفة تصدر عن المعهد العالي للفكير الإسلامي بينروت. العدد 54.
   http://www.taatub.com/t-topic
  - نظریات الحجاج، جمیل حمداوی، شبکة الألوکة

/http://www.alukah.net/library



# فهرس الموضوعات

| 1  | 4                            |                            |                   |
|----|------------------------------|----------------------------|-------------------|
| 17 | SAL .                        | 254                        | مقدمة             |
| 17 | 35                           | اللهجاج وغاياته            | تمهید:مه          |
| 20 | للحجاج                       | والمعجمي والاضطلاحي ا      |                   |
| 24 |                              | ك الدلالية للحجاج          | ثانيًا : المرادفا |
| 24 |                              | Jak                        | أ/ الحجاج والم    |
| 27 |                              | البرهان                    | ب/ الحجاج وا      |
| 29 |                              | الناظرة                    | ج/ الحجاج وا      |
| 30 |                              | لإفناع .                   | دا الحجاج وا      |
| 32 | النيوي وطريقة تناول البحث له | صبة الحجاج في الحديث ا     | ثالثًا: خصو       |
| 35 | والنداولية                   | : علاقة الحجاج بالبلاغة    | الفصل الأوز       |
| 37 | غي القديم                    | ; الحجاج في الدرس البلا    | المبحث الأول      |
| 39 |                              | والحجاج                    | أولًا ۽ الهلاغة   |
| 41 |                              | ح عند اليونان              | ثانيًا: الحجا     |
| 42 |                              | ند السوفسطائيين            | أ/الحجاج عن       |
| 45 | 34 ق.م)                      | عند أفلاطون (427 ق.م 7 7   | ب/ الحجاج :       |
| 48 | 3 ق. م)                      | ىند أرسطو (384قم - 21      | ح اللجاح          |
| 54 |                              | ج عند العرب قديمًا         | ثالثًا: الحجا     |
| 54 | نظرته حجاجته                 | افتفاد البلاغة العرببة لن  | أ/ القائلون ب     |
| 59 | رسة في البلاغة العربية       | بأضالة الحجاج درشا وما     | ب/ الفائلون       |
| 63 | غة العربية                   | البنى الحجاجيَّة في البلاء | ج/ صور من         |
| 73 | لاغين الحديث                 | ني: الحجاج في الدرس الما   | المحث الثار       |

| 78  |        | أولًا: مفهوم الحجاج عند ببرلان وتبتكا                 |
|-----|--------|-------------------------------------------------------|
| 81  |        | أ/ علاقة الحجاج عند بيرقان ونبتكا بالجدل واخطابة      |
| 82  |        | ب/ نظرية الحجة عند بيرانان ر                          |
| 85  | ``     | ح/ منطلقات الحجاج ومقدماته عند بيرلان                 |
| 86  | - W.   | د/ تفنيات الحجاج عندبيرلان 🏂                          |
| 89  | -1)    | فـ/مأخذ على النظرية                                   |
| 89  |        | نائيًا: مفهوم الحجاج عند تولين                        |
| 91  |        | ثالثًا : مفهوم الحجاج عند ديكرو وأنسكومبر             |
| 94  |        | أ/ موضوع نظرية الحجاج في اللَّغَة                     |
| 95  |        | ب/ مفاهيم النظرية                                     |
| 99  | -      | ج/ بين ديكرو وأنسكومبر وبيرالان وتيتكا                |
| 100 |        | دا مأخذ على النظرية                                   |
| 102 | ستشكال | رايعًا : مفهوم الحجاج عند ميشال ماير. وفلسفة الا      |
| 103 |        | أا علاقة البلاغة بالحجاج في نظرية الساءلة             |
| 105 |        | ب/ نظرية المساءلة والحجاج                             |
| 109 |        | البحث الثالث: التداوليَّة وعلاقتها مِفْهُوم الحَجَاحِ |
| 112 |        | أولًا : نشأة التداوليّة                               |
| 114 |        | ئاتيًا : مفهوم النداوليّة                             |
| 118 |        | ثالثًا : أعلام التداوليّة                             |
| 118 |        | رابعًا ؛ أهميَّة المنهج النداوليّ                     |
| 120 |        | خامسا : معاميم التداوليّة                             |
| 120 | -      | أ/ القعل الكلامي                                      |
| 124 |        | ب/ميداً القصدية                                       |
| 125 |        | ج/ تطرية الملاءمة                                     |

| 26  | هــا الاستقارام الحواري                                       |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 27  | وا الإحالة                                                    |
| 27  | رزا الاقتصاء                                                  |
| 28  | ْ ساسًّا: علاقة النداوليَّة بالبلاغة ِ                        |
| 29  | الأسابقًا: علاقة التداوليّة بالحجاج الأ                       |
| 32  | أ/ مستوى أنعال الكلام                                         |
| 33  | پ/ مستوی السیاق                                               |
| 36  | ج/ المستوى الخواري أو التحاوري                                |
| 38  | ثامنًا : النداوليَّة عند العرب                                |
| 138 | أ/ أفعال الكلام                                               |
| 41  | ب1 الخطاب ومقتضى الحال                                        |
| 149 | خامة الفصل الأول                                              |
| 53  | القصل الثاني : مستويات الحجاج اللغوي في الحديث النبوي         |
|     | مدخل : التعريف بدونة التراسة (نبذة عن الإمامين :البحاري ومسلم |
| 157 | أولًا : التعريف بالإمام البخاري. وصحيحه                       |
| 159 | ثانيًا : التعريف بالإمام مسلم. وصحيحه                         |
| 163 | المبحث الأول: الحجاج اللغوي على مستوى الكلمة الفردة           |
| 171 | أولاً : الحجاج على المستوى الصوتي للكلمة                      |
|     | ثَانيًا : الحجاج على المستوى الصرفي للكلمة                    |
| 178 | أ/اسم الفاعل                                                  |
| 180 | بأصبغ المبالغة                                                |
| 184 | ج/ اسم التقضيل                                                |
| 168 | ثالثًا : الحجاج على السنوي العجميّ للكلمة                     |
| 193 | ا كلمة (الحقّ                                                 |

e

|                                                                             |     | 201 |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----|-----|
| راكلهه (الصدقة)                                                             |     | 204 |
| را كلمة الطلما                                                              |     | 211 |
| لباحث الثاني : الحجاج اللغوي على مستوى الجملة .                             | 1   | 218 |
| ولًا : الحجاج على مستوى نسق الجملة<br>الألا<br>الألتقدم والتأخير المالية    | *   | 218 |
| ب/ الحذف والذكر                                                             |     | 229 |
| ثانيًا: الحجاج على مستوى أسلوب الجملة                                       |     | 238 |
| نائية ، الحجاج على السائل الأمر والنائين<br>أا جملة الأمر والنائين          |     | 239 |
|                                                                             |     | 253 |
| ب/ الجملة الاستفهامية                                                       |     | 263 |
| البحث الثالث: الحجاج اللغوي على مسئوى الصورة                                |     | 265 |
| أوُلًا: تعريف الصّورة لغمَّ واصطلاحًا                                       |     | 268 |
| ثانيًا : نور الصورة في الحجاج                                               |     | 272 |
| ثالثًا : خصائص الصورة في الحديث النبويّ. وأعاطها                            |     | 275 |
| أ/ الضورة البصرية                                                           |     | 278 |
| ب/ الصورة السمعيَّة                                                         |     | 281 |
| ج/ الصورة الشميّة                                                           |     | 283 |
| د/ الضَّورة الدوقيَّة                                                       | 1   |     |
| هـ/ الصَّورة اللَّمسيَّة.                                                   |     | 285 |
| خائمة الفصل الثاني                                                          |     | 291 |
| الفصل الثالث: أدوات الحجاج في الحديث النبوي                                 |     | 295 |
| البحث الأول: منطق اللغة                                                     |     | 97  |
|                                                                             |     | 103 |
| أَوْلًا : للفصود بمنطق اللغة<br>ثانيًا : مسالك منطق الْلغة في الحديث النبوي | - 1 | 05  |
|                                                                             |     | 05  |
| أ/ منطق الانتقال من الخاص إلى العام                                         |     | 07  |
| ب/ منطق الانتقال من الذائيّ إلى للوضوعيّ                                    |     |     |

|   | ج/منطق الثنابع اللزومي                                                                    | 310 |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|   | اللبحث الثاني: الاستدلال العقلي                                                           | 315 |
|   | أولًا: أنواع الاستدلال للنطقي ر [                                                         | 319 |
|   | ثانيًا : طبيعة الاستدلال العقلي في الحديث النبوي وأغاطه                                   | 320 |
|   | أ الاستيالات بالقباس الم                                                                  | 321 |
|   | ب١٠ الاستدلال بالتمثيل                                                                    | 327 |
|   | ج/ الاستدلال بالاستقراء                                                                   | 331 |
|   | د/ الاستدلال السببي.                                                                      | 333 |
|   | هـ/ الاستدلال بتفسيم الكلّ إلى أجزانه                                                     | 335 |
|   | و/ الاستدلال بالعاينة                                                                     | 337 |
|   | ثالثًا : خصائص الاستدلال العقلي الحجاجي في الحديث النبوي                                  | 339 |
|   | للبحث الثالث : الحجاج بالشَّرح                                                            | 343 |
|   | أَوْلًا : الشَّبرح بالوصف أو السرد                                                        | 346 |
|   | ثانيًا : الشَّرَح بالتعريف                                                                | 353 |
|   | تَالِثًا : الشَّرَح بالمقارِنَة                                                           | 361 |
|   | رابعًا : الشَّرح بالنَّال واستمحضار الأحداث                                               | 365 |
|   | خاتة الفصل الثالث                                                                         | 371 |
| ſ | الخامة العامّة                                                                            | 375 |
|   | الفهارس العامة                                                                            | 383 |
|   | فهرس الآيات المُرآنية بحسب ورودها ف <del>ي البحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</del> | 385 |
|   | فهرس أطراف الأحاديث النبوية                                                               | 389 |
|   | المصادر والمراجع                                                                          | 397 |
| - | فهرس الموضوعات                                                                            | 427 |